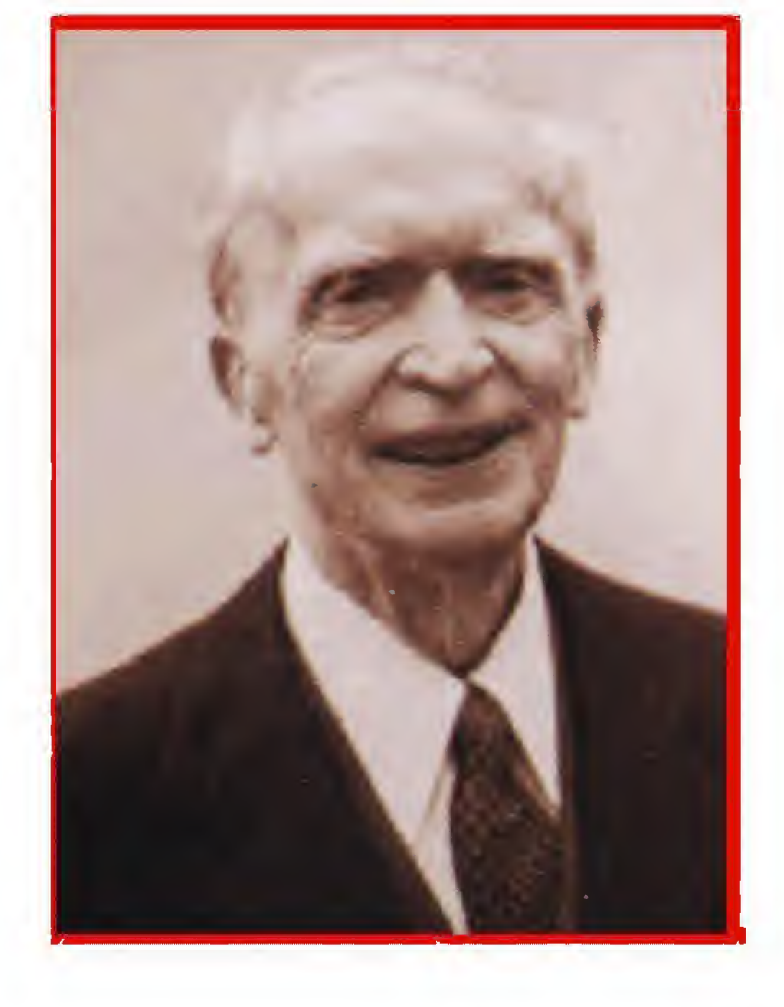
Swim 191 بژوهشی درزمبنهٔ بازسازی نبروی انده ، اراده ، تلقبن ارجمة : هوشيار رزم آزما اثر: دكترژو رفمورقي



قدرت فکر / ژوزف مورفی / مترجم هوشیار رزم آزما . \_ [ویرایش ۲] تهران سب نام الاست الا

۳۶۰ ص . \_ (روانشناسی . ۴)

ISBN: 964- 6749 - 03 - 8

فهرست نويسي براساس اطلاعات فيها

عنوان روی جلد ، پژوهشی در زمینه بازسازی نیروی اندیشه, اراده , تلقین .

این کتاب در سالهای مختلف توسط ناشرین مختلف منتشر شده است ..

۱ ـ موفقیت ۲ ـ راه و رسم زندگی الف : رزم آزما , هوشیار ـ مترجم ـ ب ـ عنوان . ج. عنوان : پژوهشی در زمینه بازسازی نیروی اندیشه , اراده , تلقین .

BJ1911/4/ p. A 3 FT

كتابخانه ملى ايران

۱۵۸/۱ \*\* ۲۰\_ ۹۴۸



، قدرت فكر

۽ دکتر ژوزف مورفي

: هوشیار رزم آزما

٤ زمستان 1380

ه ۲۰۰۰ حلد

ه منصور

و ۲۰۰۰ تومان

\* نام کتاب

\* لزيسته

\* حتىچم

مري ٥ كسي چالي \*

\* تيرار

\*

نشانی: تهران خیابان لبافی نژاد بین خیابان دانشگاه و فخررازی شماره ۱۳۸ تلفن: ۱۲۸ ۱۲۹۸ نشانی: ۲٤٩٧٣٦٨

## فهرست مطالب

| معم   | عوان                                |
|-------|-------------------------------------|
| ۵     | مقدمه مترجم                         |
| 11    | مقدمه نويسنده                       |
|       | فصل اول                             |
| 1 🗸   | گنجینهای در باطن                    |
| ٣٣    | فصل دوم<br>چگونگی فعالیت نفسانیات   |
|       | فصل سوم                             |
| ۵۷    | قدرت لايزال شعور باطن               |
|       | فصل چهارم                           |
| ٧٣    | روان درمانی در دوران قدیم           |
|       | فصل پنجم                            |
| ۸٧    | روان درمانی در دوران معاصر          |
|       | فصل ششم                             |
| 1 - 1 | تکنیکهای علمی روان درمانی           |
| 174   | فصل هفتم<br>گرایش ضمیر باطن بهزندگی |
|       | فصل هشتم                            |
| 177   | چگونه به آرزوهای خود میرسید؟        |
|       | فصل نہم                             |
| 1 8 9 | آیا پولدار شدن هدف است؟             |

| صفحه  | عوان                                     |
|-------|------------------------------------------|
|       | فصل دهم                                  |
| 175   | جایگاه انسان در زندگی                    |
|       | فصل يازدهم                               |
| 171   | چگونه موفق شويم                          |
|       | فصل دوازدهم                              |
| 199   | دانشمندان و ضمیر باطن                    |
| **    | فصل سيردهم                               |
| 710   | شگفتیهای خواب                            |
| 771   | فصل چهاردهم<br>حل مسائل خانوادگی         |
| 111   | فصل پانزدهم                              |
| 7 { 9 | طیس پاروندم<br>رابطه خوشبختی با نفسانیات |
| ,     | فصل شانزدهم                              |
| 775   | سموم ذهنی و زندگی                        |
|       | فصل هفدهم                                |
| ۲۸۳   | آیا باید مردم را ببخشیم؟                 |
|       | فصل هجدهم                                |
| 4-1   | نابودي موانع رواني                       |
|       | فصل نوزدهم                               |
| 719   | ترس را از خود برانیم                     |
|       | فصل بيستم                                |
| 444   | با روحیهای شاداب و جوان                  |

# پیشگفتار

آدمی از دیرباز در پی شناخت ذات خویش بوده است. معرفت نفس پدیدهای تازه و نوظهور نیست و قدمتی به تاریخ بشریت و فرهنگ و تمدن دارد تا آنجاکه پوئیدن راه کمال و دست یازیدن به خوشبختی را هم طراز و معادل کشف قلمرو باطن بشمار آوردهاند. هر چندکه معیارهای فردی و اجتماعی تفاوتهای بارزی دارد ولی با نگرشی. ژرف در اعماق وجود به این نکته پی خواهیم بردکه حکمران بلامنازع قلمرو بیکران ضمیر باطن نیروی اندیشه و تعقل استکه هم جهان عینی و حیات بیرونی ما را تشکیل میدهد و هم به صورت قدرتی قاهر بر ما فرمان میراند و سرنوشت و تقدیرمان را رقم میزند و شگفتیها می آفریند. گاه در اندرون وجود سر به طغیان برمی دارد و جوش و خروش آغاز میکند و گاه بهسان طفلی آرام و سربزیر از تب و تاب و غلیان بازمیماند و در کنج عزلت و انزوا به خموشی میگراید. چه بساکه از خود می پرسیم چرا دنیای عینی ما بازتاب افکار و پندارهای ماست و اصولاً دنیای ذهنی ما چیست و کاربرد ارادهمان نا به کجاست؟ خوشبختی و بدبختی و غم و شادی کدام است؟ آیا اینها همه مفاهیم و معیارهای ساخته و پرورده بشر و قراردادهای خاص اجتماعی نیست؟ آیا

به راستی میتوان احساسات تند و سرکش جوانی را لگام زد و افکار غمآلود و محنت زای دوران پیری را از سر بیرون ساخت؟ با بیماریها چگونه مے شود مبارزه کرد و با شکستها و ناملایمات چطور مے توان دست و ینجه نرم کرد و از عرصه این پیکار پیروز و سرافراز بیرون آمد؟ سوالها در این زمینه و به خصوص در فراگرد نیروی باطن و کارایی نفکر و تعقل فراوان است وحد و مرزى نمى توان براى آنها قائل شد. دانشمندان و متفکران در طی قرون و اعصار کوشیدهاند تا پاسخی بر این مسائل و معماها بیابند و هر یک بهقدر وسع همت خود در این راه تلاشها کرده و حاصل کار خود را بهصورت کتابها و رسالات ارزنده به جهان علم و خرد عرضه داشتهاند. لیکن در این میان دکتر «روزف مورفی» روانشناسی استکه علم و عمل را یک جا گرد آورده و نتیجه بروهشها و تجربیات خود را در کتابی بهنام قدرت فکر به رشته تجرب کشانده است. او در این اثر خود از پدیدهای شگرف بهنام ضمیر و شعور و نیروی هوش و خرد انسان گفت و گومی کند و کارایی اندیشه و عقل را در مصاف با مشکلات زندگی مورد بحث قرار میدهد و از اقیانوس بیکرانی که در اعماق باطن هر موجود بشری قرار دارد سخن می راند و از نیروی فرزانگی و اراده آدمی روایاتی شگفتانگیز نقل میکند.

ضمیر باطن در قلمرو نفسانیات از گستردگی و توان فراوانی برخوردار است و از آن روکه در این کتاب قدرت اعجاب آور این پدیده بارها مورد اشاره و نفسیر قرار میگیرد برای آشنائی بیشتر خوانندگان گرامی با این نیروی شگرف ذهنی به فرهنگ لغات و واژههای روانشساسی لاروس رجوع میکنیم تا از مفهوم دقیق واژه شعور Conscience شناخت بیشتری بدست آوریم.

«کلمه وجدان، شعور یا ضمیر دارای مفهومی چندگانه است. شعور بر خود شناختی استکه هرکس ار زندگی و اعمال و رفتار خویش و همچسین از دنیای خارج پیدا میکند. وجدان و ضمیری که حواس و حافظه ما در حیطه نظارت خود قرار میدهد و ما را در زمان و مکان معینی مستقر میسازد علیالاصول بهصورت فونکسیون و تابیع بخصوصیکه «مقر و پایگاهی» در مغز داشته باشد وجود ندارد و از آن گذشته فاقد هرگونه جلوه ظاهري و باطني است و فقط به دنياي ادراكات ما مربوط ميشود و بهعبارت بهتر شناخت نفس داشتن معرفتي نسبی نسبت به قضایای جدا از هم میباشدکه روی همرفته میتوان آن را نه دنیایی درونی و باطنی بلکه محیطی بیرونی بهشمار آورد. «شعور ـ شناخت » به مراحل مختلفی تقسیم میشود مثل روش مشاهده درونی یا ذهنی، مشاهده بیرونی یا عینی رفتار و الکتروآنسفالو \_ گرافی که ضبط و آنالیز اهواج مغزی را شامل میگردد. به گفتهای دیگر ضمیر مترادف با هوشیاری و عقل و خرد است و بین ضمیر خودآگاه و ضمیر ناخودآگاه هفت مرحله فاصله وجود دارد. والاترين مرحله مختص هيجانات و عواطف شدید است که درجه هوشیاری در آن به حد اعلا می رسد حال آنکه در مرحله زیرین حالت اغما قرار داردکه در آن تحریکات حسی به جز عکسالعملهای محرکه جزنی ایجاد نخواهد شد. در بین این دو به مرحله هوشیاری دقیق، هوشیاری ارادی، رویا و یا مرحله خواب رفتن و خواب سبک و رویاها و بالاخره خواب عمیق میرسیم. آنچه راکه اصطلاحا شعور وضمير مىناميم سطوح قبل از مرحله خوابيدن استكه گستره آن تا حدودي مرحله خواب را نيز دربرميگيرد و به همين علت استکه رویاهایمان را به یاد می آوریم و مادری غوطهور در خواب همچان گوش به زنگ و در حالت خواب و بیدار هشیار باقی میماند. «زیگموند فروید» دراین باره چنین اظهار داشته است که ضمیر ناخودآگاه قسمتی از ضمیر مکتوم و ناطنی ماست که سرشار از تمایلات و خواستهای روانی و عمیقاً دینامیک ما میباشد وبا اینکه به صورت ظاهر مشهود نیست ولی آن را نباید دست کم گرفت. سانسور اخلاقی و باطنی دستهای از گرایشها و تمایلات ما را به اعماق ضمیر خودآگاه واپس میزند لیکن قوای ناخودآگاه باطن هرگز در منطقهای که واپس زده شده اند، قرار و آرام نمی گیرند و به اشکال مختلف در زندگی روزمره خود را نشان میدهند و یا از رویاها و اختلالات عصبی سر برمی آورند و یا به صور گونه گون ابراز وجود می کنند و بی آنکه خود شخص تمایلی داشته باشد بر رفتار و اعمال او اثر می گذارند.»

دکتر مورفی عقیده دارد اگر بتوان با تمرینهای القائی و تلقینات مکرر گفتههایی را به ضمیر باطن روانه کردکه حاوی پیامهای خیر و شادی و خوشبینی و امید باشد و از افکار تیره و مایوسکننده و منفی در آن اثری نباشد می توان به دروا زههای سعادت و خوشبختی راه یافت و زندگی را با رنگی روشن و شادگونه دید و ابرهای اندوه و ملال را برای همیشه از افق دل پراکنده کرد. تردیدی نیست ناملایمات و دشواریهای زندگی گاه چنان لاینحل و دشوار جلوه می کنندکه انسان خود را در ورطهای هولناک می یابدکه راه به جائی ندارد و کوه یاس چنان او را در زبر بار گران خود خم می کندکه یارای سر بلند کردن و چارهاندیشی و تدبیر برایش باقی نمی ماند. در این کتاب با استناد به شواهد و مثالهای فراوان در خواهیم یافت که زندگی هرکس مولود و مصنوع افکار خود اوست و اگر انسان از قدرت لایزال هوش و شعور باطن خود بهره نجوید لاجرم عمری را در حقارت و خفت و خواری و ناتوانی و مسکنت نجوید لاجرم عمری را در حقارت و خفت و خواری و ناتوانی و مسکنت سیری خواهد کرد و ار شیریسی زندگی بهرهای نخواهد برد.

بااستقبال بی شائبه ای که ازاین کتاب به عمل آمده ، اکنون جا دارد از خوانندگان علاقه مند به مطالب روانشناسی که همواره مشوق من در ترجمه و نگارش موضوعات مربوط به شناخت روح و معرفت نفس بوده اند، تشکر نمایم. تشویق این عزیزان ، بی شک ، انگیزش تداوم کار بود و حاصل ، فراهم شدن مجموعه ای از آثار روانشناسان و روانکاوان نامدار جهان که گرچه با دیدگاههای گونه گون پدیده روح را مورد بررسی و تحلیل قرار می دهند ولی مالاً همگی به یک نتیجهٔ مشخص و یکسان می رسند و آن عبارت است از شناسائی نفس و ضمیر برای کسب یکسان می رسند و آن عبارت است از شناسائی نفس و ضمیر برای کسب ادراک و شعور نقش آدمی در مدار کاننات و برخوردار شدن از یک زندگی شاد و آرام و معتدل.

به امید آنکه همگان بتوانند با بهرهگیری از نیروهای ضمیر باطن و استعدادهای نهفته در ذات به اعتدال و آرامش و نشاط باطن دست یابند و زنگ غم از دل بزدایند و عمر کوتاه را با اندوه و ترس و تشویش میری نسازند.

((ه ، ر))

کسی که خواندن می داند توانایی دست یازیدن به شگفتی ها را در خود می یابد و از وسایل و امکانات حیات تا بدانجا برخوردار می شود که قادر می گردد مفهوم تازهای به زندگی خویش ببخشد.

آلدوس هاكسلي

#### مقدمه نويسنده

من بارها شاهد اعجازهای شگفتانگیز در زندگی مردان و زنان بی شماری بودهام: آدمهایی که در اثر حادثهای یکباره تار و پود حیاتشان نزدیک بود از هم گسیخته شود اما به نیروی اراده و قدرت فکر توانستند مشکلی که فرا راهشان قد علم کرده بود، از میان بردارند و از مخمصه رهایی یابند. من در این کتاب حاصل تجارب و چکیده مطالعات و دیده ها و شنیدههای خود را به خوانندگان گرامی عرضه می کنم تا بتوانند با بکارگیری روشهایی ساده و علمی از تنگناهای زندگی بهدر آیند و با ناملایمات مبارزه کنند و با چیرگی بر مشکلات و موانع سرنوشت خود را تغییر دهند.

### آیا پاسخ این سوالات را میدانید؟

چرا فلان شخص شاد و با روحیه و دیگری غمگین و مایوس ست ؟

چرا فلانی در رفاه و آسایش است ولی آن دیگری دستش از همه جا کوتاه است و آهی در بساط ندارد؟

چرا آن فرد ترسو و مضطرب است در حالی که دیگری با شهامت و

پردل و جرات و سرشار از امید است ؟

چرا یک نفر در خانهاش زندگی راحت و شیرینی میگذراند اما نفر دیگر در بیغوله و ماتمکدهای که برای خویش ساخته به تلخی عمر را سیری میکند؟

چرا بعضیها دست به هر کاری میزنند با موفقیت روبهرو <mark>میشوند</mark> ولی برخی دیگر جز شکست نصیبی نمیبرند؟

چرا برخی قدرت بیان دارند و با کلام و گفتار خود مستمعان را تحت تاثیر و نفوذ خویش قرار میدهند.اما گروهی دیگر فاقد این نیروی سحر آمیز هستند؟

چرا یک نفر در کارهایش مبتکر و خلاق است ولی دیگری تمام عمر کار ارزنده و چشمگیری ارائه نمیدهد؟

چرا یک فرد از شر بیماری علاجناپذیری که بدان مبتلا شده جان به سلامت میبرد ولی دیگری همچنان در دام آن گرفتار میماند؟

چگونه است که بسی از مردمان خوب و پارسا از دردهای جسمی و روحی نمی نالند حال آنکه غالب افراد نابکار و سیهدل هم رنج جسم دارند و تشویش روح ؟

چرا زنی در زندگی خانوادگیش سرخورده و پریشان است حال آنکه خواهرش زندگی شاد و شیرینی دارد؟

آیا برای تمام این پرسشها پاسخ منطقی و قانع کنندهای پیدا کردهاید؟

#### در زندان روح بگشایید

انگیزه یافتن جوابهایی مستدل مرا برآن داشت تا دست به نگارش این کتاب بزنم و پاسخها را با زبانی ساده بیان کنم و اصول و قوانین

زندگی را تشریح و توصیف نمایم تا هر کس به فراخور فهم خود از آن توشهای بر گیرد. یقین دارم اگر دستورهای این کتاب به دقت اجرا شود با بکار گیری تکنیکهای آن موفق خواهید شد چنان نیرویی در باطن خود پیریزی نمایید که به سهولت بتوانید از دردها، رنجها، غمها، غصهها، تشویشها، افسردگیها و عقدههایتان رهایی یابید و نه تنها مشکلاتتان را حل کنید بلکه از شر عادات بد و زیان آور خود نیز خلاص شوید و در شاهراه آزادگی و سلامت و سعادت روحی با سرافرازی به پیش بروید. نیروی درون خویش را دست کم نگیرید زیرا با کمک آن قادر خواهید شد دیگر بار طعم شیرین شادمانی و صفای زندگی را بچشید و به عبارتی بهتر با دنیا و اطرافیان خود آشتی کنید و در زندان روحی خود را باز بهتر و ترس و تردید را از آن بیرون برانید.

#### میدان دادن به نیروی باطن

چند سال قبل به وجود یک غده بدخیم ـ در اصطلاح پزشکی سرطانی ـ در خویش پی بردم. ولی خود را نباختم و با کمک نیروی اعجازگر باطن خود به مبارزه با آن پرداختم، نتیجه آن شد که بعد از مدتی اثری از آن در من باقی نماند و هنوز که هنوز است بی دغدغه و تشویش به زندگی ادامه می دهم، روشی را که با آن توانستم آن غده بدخیم را آب کنم و از بین ببرم در این کتاب شرح داده ام که چگونه با بهره گیری از نیروی بیکران نفس و ضمیر باطن می توان حتی به جنگ خطرناک ترین بیماریها رفت و از آن هراسی به دل راه نداد، البته در این جا بد نیست به گفته حکیمانهٔ «آمبرواز پاره» جراح و پزشک نامدار فرانسوی در قرن شانزده اشارت کنم: «طبیب بر زخم مرهم می گذارد و خدا شفا می بخشد،» آری نیروی ایمان عامل مهمی در امر درمان محسوب خدا شفا می بخشد،» آری نیروی ایمان عامل مهمی در امر درمان محسوب

الم قدرت فكر

مىشود .

همه مردم خواهان یک زندگی شاد و سعادتبار و سرشار از آسایش و آرامش میباشند. از هم اکنون برای از بین بردن مشکلاتی که در این راه دارید و گرفتاریهای روزمره خود دست به کار شوید و ابتدا با برنامهریزی در هماهنگ ساختن خود با خانوادهای که در آن به سر میبرید، آغاز کنید. مطالب این کتاب را چندین بار به دقت بخوانید، آنگاه درخواهید یافت که مقصود از نیروی درون و ضمیر باطن کدام است و چگونه می توان از عقل و خرد و منبع الهامی که در وجود شخص نهفته بهره گرفت و از تکنیکهای سادهای که امکان تحت تأثیر قرار دادن ضمیر باطن را میسر می سازد، استفاده نمود ؟ پس از این روش ساده علمی برای باطن را میسر می سازد، استفاده نمود ؟ پس از این روش ساده علمی برای دسترسی به گنجینه باطن خود بهره گیری نمایید. این کتاب را با جدیت و با عشق و علاقه مطالعه کنید تا ثمرات و نتایج شگرف آن را آشکارا بینید.

### چه رازی در دعا کردن نهفته است؟

آیا از تهدل دعا کردن را میدانید؟ در روز چه اوقاتی را صرف عبادت و دعا می کنید؟ بی گمان هر کس که ایمان و اعتقادی دارد در مواقع خطر و هنگام گرفتاری و بیماری و یا در وقت مرگ دست به دعا برمیدارد. دعایی می کنیم تا خطر را از خویش دور سازیم و غالباً دسته جمعی هم دعا می کنیم تا مصایب و بلایای طبیعی مثل زلزله، سیل، توفان و خشکسالی بر زندگیمان نتازند و یا مثلاً معدن چیانی که در اعماق معدنی محبوس شدهاند، از مرگ جان به سلامت ببرند. شگفت آنکه اینان نیز بعد از نجات خود اظهار میدارند که در آن بحبوحه که از زندگی خوبش قطع امید کرده بودند دست به دعا برداشته بودند. یا خلبانی که

هواپیمایش برفراز آسمانها دچار سانحه شده پس از آنکه سالم به زمین می می شود که تنها دعای او بوده که او را از آن وضعیت وخیم رهانیده است. تردیدی نیست که دعا کردن عامل اعجاز گری در مقابله با مخاطرات بشمار می رود اما هر گز نبایستی تا زمان پدیدار شدن گرفتاریها و مسایل دست روی دست گذاشت و به قول معروف دستی به دعایی نبرد بلکه بهتر است این عنصر شگرف را به بوته فراموشی نسپاریم و دقایقی از اوقات شبانه روز را بدان اختصاص دهیم تا آرامشی ژرف در کنه وجود و باطن و نفس خویش بیدا کنیم.

بههر حال آنچه در این کتاب از آن گفت و گو میشود رهنمودهایی ساده و عملی است که میتوان آنها را در زندگی روزمره به كار بست. لكن در اين جا اين سوال پيش مي آيد كه بين دعا كردن و بهره گیری از نیروی باطن هر شخص چه رابطهای میتواند وجود داشته باشد؟ پاسخ اين است كه معمولاً ضمير باطن به تصوير ذهني يا بهعبارت دیگر به اندیشهای که در ذهن جای گرفته جواب میدهد. اصل اعتقاد و ایمان در تمامی مذاهب جهان یکسان میباشد که از نظر روانشناسی نیز این امر مورد تایید قرار گرفته است. فرد مومن خواه مسیحی، بودایی یا یهودی یا مسلمان از این رو دست بهدعا برمیداردکه ایمان به اجابت آن دارد و همین اعتقاد است که گاه کار را به اعجاز می کشاند و گره هفتبند مشكل او را باز ميكند. قانون زندگي قانون ايمان است و به زبان سادهتر شکل گرفتن اندیشه در مغز است. فردی که می اندیشد و احساس می کند و بدان معتقد می شود در ذهن خود عناصر و موادی را قالبریزی می کند. آنگاه جلوه باطنی افکار وی به گونههای متفاوتی بروز میکند و ثمره ایمان و اعتقاد او در رفتارش متجلی میگردد و به این ترتیب دعای شخص زمانی مستجاب می شود که آرزوی آن را درقلب خود

نشانده باشد.

نیروهای شگفتانگیز باطن و ضمیر ما از دیرباز در این جهان کهن وجود داشتهاند. حقایق عظیم و ابدی و اصول شگرف حیات قبل از پیدایش مذاهب ذهن بشر را به خود مشغول داشتهاند. به استناد این مدعا توجه خوانندگان گرامی را به مطالب این کتاب معطوف میدارم تا بتوانند به بنحو احسن از این قدرت خارقالعاده و آفریننده و سحرانگیز و دگرگون کننده استفاده نمائیه و عوارض و آلام جسمی و روحی خویش را درمان کنند و اگر در زیر بار ترس و وحشتهای بیمورد به زانو در آمدهاند کمر راست کنند و اگر در جامعه با شکست روبهرو شدهاند و قدرت مقابله با دشواریها را از دست دادهاند بتوانند سرافراز و سربلند به جنگ ناملایمات بروند و عفریت بدبختی و نکبت را از خود و خانه و کاشانه خویش دور کنند و با بهره گیری از نیروی ضمیر باطن خویش زندگی نوینی آغاز نمایند. آری از همین امروز شروع کنید و دیگر بار روشنی و نور را به سراچه ظلمانی ضمیر خویش بتابانید.

زوزف مورفى

# فصل اول

#### گنجینهای در باطن

برای دیدن زیباییها و مواهبی که اطرافهان، را احاطه کرده کافی است که چشم دل باز کرد، لیکن برای برخوردار شدن از گنجینه نهانی وجود راه ساده تری در پیش رویمان قرارداد و آن بهره گیری از این ثروت باطنی است تا عمری در رفاه و آسایش و راحتی به سر آورد. هر کس به آن مقدار از تمول و ثروتی که در زندگی نیاز دارد می تواند از گنجینه وجود خود برداشت کند. این نکته را از یاد نبرید که یک قطعه آهن ربا قادر است فلزی دوازده برابر وزن خود را جذب کند و از زمین بلند نماید، حال آنکه اگر همین قطعه آهن ربا خاصیت مغناطیسیاش را از دست بدهد قادر به بلند کردن پر کاهی هم نخواهد شد. در زندگی به دو نمونه متفاوت از آدم ها برخورد می کنیم که یکی «مغناطیس شده» و شاد و سرحال و امیدوار و موفق است و دیگری فردی است که قدرت مغناطیسی خود را از دست داده و حتی توان بلند کردن پر قدرت مغناطیسی خود را از دست داده و حتی توان بلند کردن پر

کاهی را هم ندارد و مایوس و بدبین و ناتوان گشته است این افراد اگر موقعیتهای مناسبی هم به دستشان بیفتد آه و ناله سر میدهند: «میترسم موفق نشوم... میترسم سرمایهام را در این راه از دست بدهم... میترسم مورد تمسخر مردم قرار بگیرم » این قبیل اشخاص توان پیش رفتن و ترقی کردن ندارند بلکه درجا میزنند و به آب باریکهای میسازند اما گروه دیگر به پیش میتازند و رازی را که از نسلی به نسلی منتقل میشود و بدان نام پیشرفت و ترقی دادهاند، آشکار و فاش میسازند. آری اینان دریادلند و از مشکلات هراسی به خویش راه نمیدهند.

## راز بزرگ

به نظر شما این راز چیست؟ اسرار انرژی اتمی و هستهای و یا بمب نوترون است؟ اسرار سفرهای فضایی است؟ نه. پس کدام است؟ چگونه میتوان آن را یافت و به خدمت خود در آورد؟ پاسخ ساده است. این راز سر به مهر با قدرت شگرفش در وجود خود شما نهفته است.

در زندگی قادر خواهید شد از شادمانی و تندرستی و رفاه و آسایش و آرامش بیشتر برخوردار شوید مشروط بر آنکه بتوانید از این نیروی باطنی نهفته در ضمیر خویش به نحو احسن استفاده نمایید.

شما نیازی بدان ندارید که در پی کسب و جمع آوری این نیرو باشید چراکه گنجینه بیکران آن را در وجود خویش دارید، فقط کافی است بدانید که چگونه می توانید آن را به خدمت بگیرید و در تمام جنبه های زندگیتان از آن استفاده کنید.

در اعماق ضمیر شما دریایی از هوش و خرد و قدرت و ثروت نهفته که بایستی بدان دسترسی پیدا کنید و از این همه موهبتی که در ذاتتان وجود دارد برخوردار شوید. حال اگر از قدرت و توانایی دهنی خود آگاه شوید بهره گیری از آن کار سادهای خواهد بود. اگر با ذهنی روشن به قضایا و مسائل روزمره ;ندگی خود بنگرید در هر لحظه از زمان با نیروی هوش و ادراک خود خواهید توانست برای مشکلاتی که بر سر راهتان پدیدار خواهند شد راه حلهای در خور و مناسبی پیدا کنید. دامنه اندیشه و استدلالات شما گاه تا چنان حد و مرزی اعتلا پیدا میکند که قادر خواهید شد به اکتشافات و ابداعات تازه نایل شوید و شگفتیهای محیط اطرافتان را که تاکنون بر شما ناشناخته مانده بود، مكشوف سازيد. علاوه بر آن اقيانوس لايتناهي هوش و ذكاوت نهفته در باطن شما قادر است مجهولات و معماهاي لاینحلی را برایتان به سادگی حل کند که تا آن زمان از مقابله با آن هراس داشتماید و جرات رویارویی با آنها را به سر راه نمیدادید. از این پس راه خود را در زندگی به سهولت پیدا خواهید کرد و موانع کوچک و جزیی قدرت عرضاندام در برابر شما را پیدا نخواهند کرد.

نخستین ثمرهای که از این اقدام خود خواهید گرفت یافتن یاران و همنشینان و هم قدمان شایسته و علاقمند و دلسوز است که قبلاً فاقد آن بوده اید. خودتان از این موضوع دچار حیرت خواهید شد که چگونه یکباره زندگیتان رنگ دیگری به خود می گیرد، مشتری مناسبی برای خانهای که قصد فروش آن را داشته پیدا می شود و پولی که نیاز داشتید به آسانی فراهم می گردد، جار و جنجال و بگو و مگو و کدورت از خانه و کاشانه تان رخت برمی بندد و صفا و مهر و محبت جانشین آن می شود و با شوق و ذوق رخت سفر می بندید و عادات بد و حریفان ناباب را طرد می کنید.

این بر شما است که دنیای باطنی اندیشهها و احساسات و قدرت و نور و عشق و زیبایی را در خود کشف کنید. در این دنیاست که راه حل تمام مسائل و علت تمام معلولها را خواهید یافت و قادر خواهید شد تا خود را از زندان عقدههای خویش نجات دهید و افق تازهای را پیش روی خود بگشایید.

#### از همين حالا دست بكار شويد

زمانی در کاری موفق خواهید شد که بتوانید پایه و اساسی علمی برای آن شالوده ریزی کنید. فی المثل برای بدست آوردن آب به ئیدروژن و اکسیژن به نسبت معلوم و مشخص نیاز خواهید داشت و یا یک اتم اکسیژن و یک اتم کربن ؛ مونو کسید کربن گازی سمی می دهد ولی اگر یک اتم دیگر به اکسیژن آن اضافه کنید دی اکسید کربن با گاز بی خطر خواهید داشت و به این ترتیب در قلمرو بی انتهای شیمی پیش خواهید رفت.

مقصود از ذکر این مثال این بود که هرگز تصور نکنید که قواعد فیزیک و شیمی و ریاضی با معیارها و اصول باطن و ضمیر شما تفاوتی دارند. مثال دیگری میزنیم: «آب بر اساس قانون ظروف مرتبطه عمل میکند » یا اینکه «ماده را اگر حرارت بدهیم منبسط میشود » این اصل در همه جا و هر زمان و هر موقعیت تعمیم پیدا میکند. اگر قطعه آهنی را در چین، انگلستان یا هندوستان حرارت بدهیم همین خاصیت را پیدا میکند و دچار انبساط میشود. پس این یک اصل کلی و همگانی است. از این موضوع نتیجه میگیریم اگر موضوعی را به صفحه دل بسپاریم روز گاری به شکل تجربه خود را آشکار خواهد کرد.

دعای شما از این رو مستجاب می شود که خود می تواند به صورت اصل و قاعده ای در آید. ضمیر باطن انسان اصلی است در زندگی که برحسب قانون ایمان عمل می کند. پس برای شناختن آن بایستی بدانید ایمان چیست و چرا و چگونه عمل می کند. قانون روح شما قانون ایمان است و فقط کافی است که از نحوه کار آن مطلع بوده وبه آن ایمان واعتقاد باور داشته باشید. ایمان شخص از اندیشه وی تراوش می کند.

پس هر اتفاقی که برای شما میافتد و در هر شرایطی که زندگی میکنید، اعمال و کردارتان از طریق اندیشهها تابع واکنشهای ضمیرتان میباشند. فراموش نکنید نقش تعیین کننده را همواره ایمان و اعتقادتان به عمل به عهده خواهد داشت. در این جا توجهتان را به این نکته جلب میکنیم که بایستی عقیده و ایمان دروغین و خرافات و موهومات و ترس و تردیدها را از خود برانید و به جای آنها صفات متعالی بنشانید و هر گز از یاد نبرید که حقایق جاوید و پایدار زندگی هیچ گاه دستخوش تغییر نمیشوند. اندیشه به صورت کنش آغاز می کند و پاسخ ضمیر به اندیشه که به تبع از سرشت و ذات شخص میباشد ـ همان واکنش آن است. پس ضمیر خود را از مفاهیم والای انسانی سرشار کنید تا آثار معجز آسای آن را در بلیات و مصایب ببینید.

دو گانگی اندیشه و روح

هر کس دارای یک روح است ولی هر روح از دو مشخصه بارز برخوردار میباشد که این خط شاخص از سوی هر فرد متفکری شناخته شده است. این دو خصیصه که به کلی با هم تفاوت دارند از نیروهای جداگانه و مشخصی بهره مند هستند و میتوان آنها را به این ترتیب طبقه بندی کرد: روح عینی و روح ذهنی، روح آگاه و روح ناآگاه، روح بیدار و روح غافل و خفته، روح سطحی و روح عمقی، روح ارادی و روح غیر ارادی، روح مردانگی و روح نامردی و بسیاری از اصطلاحات و تعبیرات دیگر. در این کتاب از فشرده تعابیری که در مورد روح به کار برده می شود اصطلاح «ضمیر آگاه» و «ضمیر باطن» را در نظر گرفته ایم.

#### ضمیر آگاه و ضمیر باطن

برای شناختن مفهوم کامل این دو پدیده پیچیده ذهنی روش جالبی وجود دارد که تشبیه آن به یک باغ است. شما باغبان این گلزار هستید و تمام روز در ضمیر باطن خود بذر (اندیشه) میکارید و در تمام زندگی خود نتیجه و ثمره کشته خود را برداشت خواهید کرد.

پس چه بهتر آنکه در کشتگاه اندیشه خود جز بذرهای خوبی و مهر و صفا و عزمراسخ و آرامش و پاکدلی نکاریم و کار را به بهره گیری اندیشه از ضمیر باطن خویش بسپریم و خرمنی دل آویز از بذرهای تفکر خود بر گیریم. به عبارت بهتر این کشتزار اندیشه را میتوان به زمین باروری تشبیه کرد که در آن هر بذری چه خوب و چه بد عمل میآید. در این صورت هر فکر به صورت یک انگیزه و یک شرط در زمین ضمیر شخص جای میگیرد. به این علت است که باید افکار خود را طوری بارور کرد که شرایط. دلخواه و مناسب و موافق را برای شخص ایجاد نماید.

هنگامی ذهن شخص به درستی تعقل میکند و با اندیشه صحیح به درک حقیقت نایل میشود و زمانی افکار به نحو صحیحی در بایگانی ضمیر باطن طبقهبندی میگردد و به عبارتی سازنده و هماهنگ و معتدل در جای خود قرار میگیرد که نیروی جادویی ضمیر شرایط مطلوب را برای پاسخ گویی ایجاد نماید و محیطی دلخواه و مساعد در تمامی موارد به وجود آورد.

موقعی که شما اقدام به نظارت فرآیندهای افکار خود میکنید، توان و نیروی ضمیر خود را در رویارویی با حوادث و رویدادها در بوته آزمایش قرار میدهید و به گفته روشن تر آگاهانه با نیروی لایزال و قانون شگرفی که بر همه امور حاکم است، همکاری میکنید.

نگاهی به دوروبر خود بیفکنید: در نهایت شگفتی متوجه خواهید شد که اکثریت مردم در جهان خارج و مادی زندگی میکنند حال آنکه اقلیت محدودی که متفکران گیتی را تشکیل میدهند درون را مینگرند و به معنویات توجه دارند. اما از یاد نبرید که همین دنیای ذهنیات یا افکار و احساسات و تصاویر ذهنی شماست که دنیای خارج شخص را میسازد. این دنیای ذهنی تنها نیروی خلاقه وجود شماست و هر آنچه در بیرون از خود یافتماید محصول و فر آورده اندیشه خودتان در دنیای ذهنیاتان (آگاهانه یا ناآگاهانه) بوده است.

برخورد و شناخت وجدان آگاه و ضمیر باطن به شما امکان میدهد تا زندگی خود را دچار تحول و دگر گونی سازید. برای تغییر زندگی بیرونی بایستی علت را تغییر داد. بسیاری از مردم می کوشند با کار کردن شرایط و علل زندگی خود را دچار تحول سازند. به هر حال برای حذف ناهماهنگیها و اختلالات و تضییقات و کمبودها و نارساییها بایستی علت را شناخت و در صدد رفع آن برآمد.

شما در پهنه اقیانوسي از ثروتهاي بيكران به سر ميبريد.

ضمیر باطن حساسیت زیادی در قبال اندیشههایتان از خود نشان میدهد و اندیشهها دنیایی را میسازند که از خلال آن هوش و ذکاوت و عقل و دانایی و قوای حیاتی و انرژیهای ضمیر باطن از آن گذر میکنند. اجرای قاطع قوانین روح آدمی را وادار خواهد کرد تا روش زندگی خود را تغییر دهد و به جای تیره روزی در صدد بهروزی و به جای خرافات در صدد کسب دانش و به جای درد و رنج در صدد بدست آوردن نشاط و تندرستی برآید و ترس و تشویش و دودلی و یاس را از خویش براند و بذر امید و خوش بینی و شهامت به جایش بنشاند. آیا نیرویی کاراتر و سودمندتر از این میتوان در جایی سراغ کرد؟

غالب دانشمندان شهیر و هنرمندان طراز اول و شاعران گرانقدر و خوش قریحه و نویسندگان و مخترعان مشهور شناخت عمیقی از مکانیزم وجدان آگاه و ضمیر باطن خویش داشتهاند و به موقع توانستهاند آن را به خدمت خود بگیرند.

کاروزو Caruso خواننده مشهور اروپا یک روز هنگامی که میخواست به روی صحنه برود احساس کرد عضلات حنجرهاش دچار گرفتگی شده است کاروزو دستپاچه شد و عرق از سر و رویش جاری گردید. تا چند دقیقه دیگر بایستی در روی صحنه حاضر می شد و لی از مردم خجالت می کشید و از ترس و اضطراب به لرزه افتاده بود. به خود گفت:

داگر تماشاچیان مرا در این وضع ببینند دیگر آبرویی برایم باقی نخواهد ماند و کارم تمام است.

ولی ناگهان در مقابل چشمان حیرتزده کسانی که در پشت صحنه حضور داشتند فریاد کشید:

- «من کوچک» وجودم میخواهد «من بزرگ» روحم را خفه کند!

آری او از طریق من بزرگ روحش ندای قدرت بیکران و جدانش را شنید و درپی آن فریاد سر داد: «برو، برو، من بزرگ روحم برو آوازت را بخوان!»

ضمیر باطن او فریاد درونش را شنید و نیروهای حیاتی و مکتوم را در اندرون وی آزاد کرد: آنگاه کاروزو با گامهای محکم در روی صحنه جای گرفت و مثل همیشه آواز پر صلابت و پر طنینش را سرداد و این بار شاهکاری از قدرت و هنرنمایی ارائه کرد.

آشکار است که کاروزو از دو عنصر ذهنی خود یعنی وجدان آگاه یا ضمیر باطن که خفته در ژرفای نفس است، آگاه بود. با این حال این ضمیر نیز فعال است و به هر اندیشهای پاسخ میدهد. هنگامی که وجدان شما (من کوچک) از ترس و دودلی و نگرانی لبریز گشته است هیجانهای منفی جای گرفته در باطن شما (من بزرگ) وجدان آگاه را در احساس وحشت و هراس و نومیدی غرقه میسازند. در این لحظه است که شما بایستی مثل کاروزو وارد عمل شوید و با صراحت و قاطعیت هیجانهای غیر منطقی خود را در اعماق ضمیر تان مورد خطاب قرار دهید:

«آرام باش! آرام بگیر! این منم که دستور میدهم و این تویی که باید اطاعت کنی. تو تابع دستورات من هستی و حق نداری به جایی که حق ورود نداری داخل شوی!»

به هر تقدیر این نکته را همیشه در مد نظر داشته باشید که وجدان ناخودآگاه یا ضمیر باطن یا ضمیری که در زیر وجدان آگاه قرار گرفته همواره تابع وجدان آگاه است و ناچار از تبعیت آن میباشد و شاید اطلاق این اسم بر آن خود نشانه نوعی از این وابستگی به شمار میرود.

#### ریشههای تفاوت

با مثالهای زیر میتوان به وجوه اختلاف و تمایزی که وجود دارد، بهتر پی برد: وجدان آگاه به مثابه ناخدا یا خلبانی است که در عرشه و کابین به هدایت وسیلهاش میپردازد و در عین حال به افراد زیردست خود دستورهای لازم را صادر می کند و اینان نیز ضمن رسیدگی به موتورخانه و دیگ بخار و ابزار آلات گونه گون با فرمانده خویش تماس دایم دارند. مکانیسینها به درستی از مقصد اطلاعی ندارند و تنها مطیع و فرمانبر هستند به طوری که اگر فرمانده دستور غلطی صادر کند آنان ناچار از اطاعت فرمان او سفینه خود را به صخرهها می کوبند و یا هواپیما را در آب فرود می آورند. پس مکانیسینها کور کورانه فرمانبرداری می کنند زیرا ناگزیر از این کار هستند. کار کنان این قبیل سفاین می کوبند و تابع و مجری با فرمانده خود می او جر و بحث نمی کنند و تابع و مجری

دستور هستند.

ناخدا فرمانده کشتی به شمار میرود و اوامر او بایستی موبمو اجرا شود. وجدان یا ضمیر آگاه هر کس ناخدای اوست و فرمانده سفینه، جسم شخص و رفتار و کردار او میباشد. ضمیر آگاه که در این جا بدان اصطلاح ضمیر باطن میدهیم فرمانهایی را که به آن صادر میشود ـ فرمانهایی که وجدان آگاه آنها را باور دارد و به عنوان واقعیت میپذیرد ـ دریافت میدارد.

هنگامی که خطاب به مردم اظهار میدارید: من امکان خرید فلان جنس را ندارم.

«ضمیر باطن شما این پیام را در خود ضبط میکند و مالاً امکان برآورده شدن آرزویتان را غیر مقدور میسازد و اگر این پیام به صورتهای دیگر تکرار شود:

«من وسیله خرید این ماشین را ندارم و پولی برای رفتن به سفر و خرید خانه و لباس نو برایم نمانده.»

مطمئن باشید که ضمیر باطن پیامهایتان را میگیرد و آنگاه تمامی عمر خود را بدون تحقق امیال و آرزوهایتان سپری خواهید کرد.

سال گذشته در شب تعطیلات عید، یکی از دانشجویان کلاسهایم تعریف می کرد که پشت ویترین مغازهای کیفی را دید که خیلی از آن خوشش آمد اما با ناراحتی بهیاد آورد که آهی در بساط ندارد. در ضمن ـ چنانکه خود بعدها اظهار داشت ـ هشدار من در آن لحظات در خاطرش زنده شد که همواره میگفتم: (رجملههای خود را با افعال منفی تمام نکنید) جوان دانشجو این بار به خود گفت:

«این کیف مال من است و آن را برای فروش گذاشتهاند. من باطناً این را میپذیرم و بایستی کاری کنم تا آن را بتوانم بخرم.

«همان شب نامزدش عین همان کیف را که او آنقدر دلش برای آن رفته بود به عنوان هدیه تقدیمش کرد.

مثال دیگری می آوریم: هنگامی که به خود می گویید: ((من فلان غذا مثلاً آبگوشت را دوست ندارم) آباگر موقعیتی پیش آید که ناچار از خوردن این غذا شوید مطمئناً دچار سوءهاضمه خواهید شد و در این صورت تقصیر را صرفاً از ضمیر باطن خود بدانید که به شما خاطر نشان ساخته است: ((ارباب (وجدان آگاه شما) آبگوشت دوست ندارد!)). اینها دو نمونه ساده از اختلاف بین وجدان آگاه و ضمیر باطن شما هستند.

## زنی میگفت:

«من هر بار شبها قهوه میخورم ساعت سه بعد از نیمه شب از خواب می پرم!

آری هر دفعه که او در شبها قهوه بیاشامد ی ضمیر باطن او را از خواب بیدار میکند تا پیامش را به وی برساند: «ارباب میخواهد که تو امشب بیدار بمانی!»

با این حال ضمیر باطن شخص در تمام شبانه روز یک دم از

فعالیت بازنمیماند و نتایج افکار و تصورات وی را به خود او باز میگرداند.

پیرزنی هفتاد و هفت ساله که کتاب مرا خوانده بود برایم نوشت:

«من ثمره تلقین و ایمان و اعتقاد را عملاً به چشم دیدم. مدتها بود از تنهایی زجر می کشیدم. بر طبق دستورهای شما برای ضمیر باطن پیام فرستادم و آن را امیدوار کردم که غمخوار و همدم مناسبی پیدا خواهم کرد. شگفت آنکه، هفتهای بیشتر طول نکشید که یک مسئول داروخانه بازنشسته در مجلسی با من آشنا شد و پس از چندی با هم ازدواج کردیم.)»

این بانوی پیر در پایان اظهار عقیده کرده بود که آرزوی قلبی او باعث شده بود تا عامل خلاقه که همان ضمیر باطن است دمی از فعالیت بازنماند و به موقع مقصود و منظور خود را انتخاب نماید. به عبارت دیگر از همان لحظهای که او موفق به خلق یک تصویر جامع و روشن در ذهن خود گردید ضمیر باطن برحسب قانون جاذبه واکنش نشان داد و وجدان او سرشار از هوش و عقل و ذکاوت این دو موجود را به هم نزدیک و مرتبط ساخت.

#### خلاصه مطالب

۱ در وجود شما گنجینهای قرار دارد: کلید آن را از قلبتان
 بخواهید.

۲- راز بزرگی که در نزد مردمان تمام اعصار و قرون از اهمیت خاصی برخوردار بوده، استعداد و توانایی ایجاد ارتباط با قوای ذهنی و آزاد ساختن نیروهای آن است.

۳- ضمیر هر فرد قادر است هر مشکلی را حل نماید. قبل از خواب به خود تلقین کنید: «من میخواهم ساعت شش صبح از خواب بیدار شوم»، در نهایت شگفتی سر ساعت از خواب بیدار خواهید شد.

٤- ضمير معالج و معمار پيكر شما است. هر روز با اين انديشه كه امروز را تندرست و سرحال خواهيد بود از بستر به در آييد: يقين داشته باشيد كه مستخدم وفادارتان دستورتان را اجرا خواهد كرد.

۵ ـ هر اندیشه یک علت است و هر موقعیت یک معلول.

۲- اگر میخواهید کتابی، نمایشنامهای، مقالهای بنویسید و یا در حضور جمعی سخنرانی کنید ایده آن را با ضمیرتان در میان بگذارید، خود ترتیب کارها را خواهد داد.

۷- بسان ناخدایی که سفینهاش را در پهنه آبها به حرکت در می آورد شما هم بایستی دستورهای مناسب و منطقی (اندیشه و تصویر) به ضمیر باطن بدهید. یقین داشته باشید که این ضمیر با بهره گیری از نجارب ارزنده زندگی سفینه حیاتتان را به نحو مطلوب هدایت خواهد کرد.

٣٢ قدرت فكر

۸- هرگز جملههای «پول ندارم» و یا «امکان ندارم» را به کار نبرید زیرا ضمیر نا آگاهتان پیامهای منفی را می گیرد و در خود ضبط می کند و بر همان اساس تا آخر عمر شما را از هر گونه امکاناتی بی بهره می سازد.

۹- قانون زندگی قانون ایمان و اعتقاد است. عقیده اندیشهای است که در وجدان آگاه شخص ضبط شده است. هرگز این را باور نکنید که می توان در آن خدشهای وارد کرد. به ضمیر و باطن خود ایمان داشته باشید که قادر است شما را شفا دهد و خوشبخت و امیدوار و سرشار از خوشبینی و نشاط سازد و به قول معروف هر کس نان قلبش را می خورد.

۱- افکار سیاه و یاس آور را از خود دور کنید تا بتوانید سرنوشت خویش را تغیر دهید.

# فصل دوم

## چگونگی فعالیت نفسانیات

هر فرد باید از نحوه به کارگیری وجدان و ضمیر خود آگاه باشد. گفتم که روح از دو قسمت مجزا تشکیل شده است: قسمت آگاه یا عقلانی و قسمت ناآگاه یا ضمیر باطن. تفکر شخص ناشی از فعالیت قسمت آگاه یا وجدان و ضمیر آگاه وی است و هر فکری که به سر راه میدهد معمولاً در طبقه زیرین یا اعماق ضمیر و وجدان جای میگیرد و مالاً به تبع از پندارها و اندیشهها این قسمت ساخته و بارور میشود. پس ضمیر باطن هر فرد مرکز و مقر هیجانات و عواطف وی به شمار میرود که روح خلاقه او از آن کانونزاده میشود. اگر فکر خوبی به سر راه دهید، نتیجه خوبی برداشت خواهید کرد و به عکس. به هرحال طرز کار وجدان و نفسانیات آدمی به این قرار است.

نکتمای که همواره بایستی در مد نظر داشت این است که اگر ایدهای به ضمیر باطن برسد، بر آن میشود تا به نحوی آنرا به

مرحله اجرا در آورد و همان طور که خاطرنشان ساختیم عامل اجرای نیات بد یا خوب می گردد. اگر در جهت منفی به کار افتد شخص را دچار شکست و ناکامی خواهد ساخت. ولی اگر تفکرات سازنده و هماهنگی داشته باشیم با موفقیت و سعادت روبرو خواهیم شد.

آرامش روح و سلامت جسم زمانی میسر میگردد که بتوان به نحو شایستهای این چنین اندیشهای را به سر راه داد. هر آن چه را که به ذهن میسپارید و هر آن چه را که صحیح میپندارید، ضمیر باطن آن را میپذیرد و در زندگی شخصی متجلی میسازد. این شمایید که فرمان صادر میکنید و ضمیرتان چشم بسته ایدهای را که برایش فرستاده اید در خود ضبط و سپس آن را اجرا میکند. روح شما این اصول را مراعات میکند: ضمیر باطن هنگامی عکس العمل مطلوب را نشان میدهد که با ساخت و قالب اندیشه و آرمانی که در وجدان آگاهتان ساخته و پرداخته شده هماهنگی داشته باشد.

روانشناسان عقیده دارند هنگامی که افکاری به ضمیر باطن سپرده میشود گویی آثار و علایمی بر سلولهای مغز بجای میگذارد. به این علت است که بعد از آنکه ضمیر باطن ایدهای را دریافت کرد در فرصت مناسب آن را برای اجرا و عمل آماده میسازد تا به یاری تداعی معانی و مفاهیمی که در طول عمر کسب کرده آمیزه نوینی بوجود آورد و این را مجموعاً در خدمت هدف «ارباب» یا فرمانده قرار دهد و آنگاه با بهره گیری از

گنجینه لایزال و نیروی هوش و ذهن به رفع معضل پردازد. گاه پاسخ مساله را به فوریت ارائه میکند و گاه روزها و ماهها تلاش و کاوش میکند و راه به جایی نمیبرد... راهحلها در نظر او مناسب و منطقی نمیآیند.

حال که به شناخت کلی روح و طبقه بندی و جدان دست یافتیم جا دارد به این نکته اشاره کنیم که به این ترتیب دو سیستم فعالیت در روح و جود دارد: یک روح و و جدان آگاه که قادر به استدلال و تعقل است و قدرت انتخاب دارد. مثلاً هر کس کتاب، خانه، دوست و شریک زندگی خود را انتخاب می کند و تمامی این تصمیمات در و جدان آگاه گرفته می شود. ولی از سویی دیگر، بعضی اندام واره های بدن بدون نظر شخص به فعالیت شبانه روزی خود ادامه می دهند. مثل قلب، دستگاه گردش خون و شبانه روزی خود ادامه می دهند. مثل قلب، دستگاه گردش خون و تنفس و گوارش و غیره که جدای از و جدان آگاه با و جدان ناآگاه و یا ضمیر باطن سر و کار پیدا می کنند.

ضمیر باطن آن چه را که بدان تحمیل شده یعنی آن چه را که شما عامداً انتخاب کردهاید، دریافت میکند و هم چون وجدان شما به سبک سنگین کردن و ریز و درشت کردن و انتخاب نمیپردازد و به عبارتی مجال بحث ندارد. باز هم تکرار میکنیم طبقه زیرین وجدان بهسان مزرعهای است که هر گونه تخم را اعم از بد و خوب در خود پرورش میدهد. افکار شما یعنی همان دانهها فعال و مثبت هستند زنهار که افکار مخرب و منفی را در کشتزار باطن ننشانید! کشتزاری که قدرت انتخاب منفی را در کشتزار باطن ننشانید! کشتزاری که قدرت انتخاب

ندارد و هر چه از خوب و بد و راست و دروغ تحویلش بدهید، در خود ضبط و نگهداری میکند و روزگاری آن دروغ زندگیتان را به عنوان راست تحویل تان خواهد داد و ثمره پندارهای تان را در جلوی چشم تان زنده خواهد کرد و به این دلیل به آن وجدان یا ضمیر ناآگاه می گویند که ما در این جا عنوان ضمیر باطن را برمی گزینیم و به هر حال هر دو اشاره یک مفهوم دارد.

آزمایشهائی که روانشناسان در این زمینه بر روی هیپنوزها (خواب مصنوعی) انجام دادهاند به این نتیجه رسیده که ضمیر باطن قدرت انتخاب و استدلال ندارد و به این علت در این گونه مواقع هر تلقینی هر قدر هم که نادرست و خطا باشد همان را انجام میدهد و برحسب ماهیت تلقین وارد عمل میشود.

فرض کنیم که یک هیپوتیزور به سوژه خود تلقین میکند

که ناپلئون بناپارت یا سگ و گربه است. سوژه می کوشد تا نقشی را که به او تلقین شده به نحو احسن انجام دهد. شگفت آنکه شخصیت وی لحظه به لحظه دگرگون می شود و سعی می کند تا در قالب شخصیتی که باید جای گیرد به خوبی انجام وظیفه کند. یک هیپوتیزم کننده ماهر قادر است به سوژه های خویش در حالت هیپنوز تلقین کند که پشتش می خارد و به دومی بگوید از بینیاش خون می آید و به سومی القاء نماید که یک مجسمه مرمرین است و به چهارمی القاء کند که در سرمای زیر صفر به سر می برد و دارد یخ می زند. هر یک از آن چهار نفر در مقابل سر می برد و دارد یخ می زند. هر یک از آن چهار نفر در مقابل

تلقین واکنشهایی نشان میدهند و مالاً به آن چه در اطراف ایشان میگذرد و حرکاتی که انجام میدهند شعور نخواهند داشت.

این دو مثال به سادگی تفاوت بارز بین وجدان آگاه و ضمیر ناآگاه را روشن میسازد و نشان میدهد که وجدان آگاه چگونه استدلال و تعقل میکند و وجدان ناآگاه چطور بیتفاوت و خنثی باقی میماند و عاری از قدرت انتخاب میگردد و یاهرچه را به وی بدهند دریافت میدارد و از همین جا اهمیت داده ها به ضمیر، ضمیر باطن و ناآگاه معلوم میشود که چرا پیامها بایستی مثبت و امیدوار کننده و نشاط انگیز و سرشار از خوش بینی و طراوت و تازگی باشد.

## مفهوم عينى ذهنيت

غالباً از وجدان آگاه به عنوان «وجدان عینی» گفتگو می کنند زیرا عقیده بر این است که با اشیاء ظاهری و خارجی سر و کار دارد. به عبارت بهتر وجدان عینی با جهان عینی برخورد پیدا می کند و توسط حواس پنجگانه این ارتباط را برقرار می سازد. و جدان عینی هر کس راهنمای اوست و در تماس با محیط عصای دست وی می شود. عمل مشاهده و تجربه آموزی و دانش اندوزی توسط. وجدان عینی صورت می گیرد و همان طور که قبلاً نیز خاطرنشان ساختیم یکی از مهمترین وظایف وجدان عینی همان خاطرنشان ساختیم یکی از مهمترین وظایف وجدان عینی همان استدلال و تعقل می باشد.

فرض کنیم که شما به سیاحت یکی از شهرهای مشهور جهان (مثلاً لندن) میروید ؛ با مشاهده باغها و خیابانها و گردشگاههای آن به این نتیجه خواهید رسید که لندن شهر قشنگی است و این کار را با کمک وجدان عینی خود انجام میدهید.

وجدان ناآگاه را اما وجدان ذهنی یا ضمیر باطن نیز نامیدهاند. این وجدان محیط خود را با وسایلی جدای از حواس پنج گانه مورد شناخت و ارزیابی قرار میدهد و عامل ارتباطی آن از طریق کشف و شهود Intuition میباشد و کانون عواطف و آرشیو بایگانی خاطرات شخص محسوب میشود. وجدان ذهنی شما، به هنگامی که وجدان عینی در حالت انفعالی قرار دارد وظایف خود را به بهترین نحوی انجام میدهد. بگفتهای دیگر زمانی که وجدان عینی فرد به حال تعلیق و یا در حالت کرختی رکود و خواب رفتگی است این وجدان ذهنی است که وارد عمل می شود و به فعالیت می پردازد. وجدان ذهنی شخص بدون استعانت از اندامواره طبیعی باصره میبیند و از بینشی خاص برخوردار است تا به جایی که قادر است پیکرتان را ترک گوید و در دنیاهای دور و سرزمینها و آفاق و انفس به سیر و سیاحت پردازد و حقیقی ترین و جامع ترین ره آورد را برایتان باز آورد. هر کس خواهد توانست توسط ضمير باطن يا وجدان ذهني خود، بدون استفاده از وسایل ارتباطی معمولی، افکار دیگران را بخواند و بصير و دورانديش گردد. بار دیگر به این مبحث مهم اشاره میکنیم که وجدان ذهنی و

ضمیر باطن آدمی قادر نیست هم چون وجدان عینی و آگاه قضاوت و استدلال کند. گفتیم اگر تلقینها و پیامهای غلط و نادرست بدان بدهید روزگاری به صورت تجربه و آزمایش و خاطره به سراغ تان خواهد آمد و گریبانگیرتان خواهد شد. پس هر بلایی که سرتان آمده معلول افکاری بوده که روزگاری به صورت اعتقاد به صحیفه ضمیر سپرده بودید. برای زدودن آن کافی است تا اندیشههای بارور و مفید و سازنده را به ذهن بسپارید و دادههای منفی و مخرب را از آن پاک کنید. اگر ترس و نگرانی و تردید را در ضمیر باطن نشانده اید با عادات خوب آنها را از زندان دل خود بیرون بریزید و به جای آن بذر نشاط و شهامت و عزم و اراده راسخ بکارید.

## نيروى شگرف تلقين

اینک از این مساله آگاه گشتیم که وجدان عینی ما مراقب و نگهبان ما است و نخستین و ظیفهای که به عهده دارد حفظ و حمایت وجدان ذهنی در مقابل داده ها و پیامهای غلط و نادرست می باشد. هم چنین فهمیدیم که ضمیر باطن ما از حساسیت فراوانی نسبت به تلقین برخوردار است در ضمن نه قدرت استدلال و انتخاب و نه توانایی سنجش و تفکر دارد و تمامی این خصیصه ها از نضمیر آگاه می باشند و ضمیر باطن یا ناآگاه در مقابل آن ضمیر آگاه هیچ واکنشی از خود نشان نمی دهد.

مثالی میزنیم: فرض کنید سوار بریک کشتی تفریحی

هستید و در روی عرشه آن به مسافری برخورد می کنید. با اینکه هوا خوب و لطیف است رو به او کرده و می گویید. \_\_\_ رنگتان پریده. مثل اینکه دریازده شده اید؟

مسافر نگون بخت که تا آن زمان سرخوش و بیخیال به تفریح و هواخوری مشغول بود ناگاه به فکر فرو میرود و این بار به راستی رنگش می پرد و احساس می کند حال خوشی ندارد و حتی در مقابل پیشنهاد شما که حاضر می شوید او را به کابینش راهنمایی کنید، تسلیم می شود و به عبارت بهتر سر تسلیم در برابر تلقین منفی شما فرود می آورد.

## واکنشهای متفاوت در برابر تلقین

واضح است که افراد مختلف در مقابل تلقینهای متفاوت، برحسب شرایط ذهنی و اعتقادات خود، عکسالعملهای گوناگونی نشان میدهند. فی المثل اگر در همان کشتی، به جای آن مسافر زودباور، به سراغ دریانوردی کارکشته و قدیمی میرفتید و دریازدگی و رنگ پریدگی را به وی تلقین می کردید او به جای اینکه خود را ببازد و رنگ و رویش بپرد و براستی دریازده شود شما را به باد تمسخر می گرفت و حتی ممکن بود واکنش تندتری نشان بدهد. پس در این مورد بخصوص، تلقینات شما نتیجه معکوس به بار می آورد و دریانورد از اعتماد به نفس بیشتری برخوردار می گردد زیرا خود او بهتر از هر کس می داند بیشتری برخوردار می گردد زیرا خود او بهتر از هر کس می داند بیشتری برخوردار می گردد زیرا خود او بهتر از هر کس می داند

ناخوشایندی بر او نخواهد بخشید.

در فرهنگهای لغات در برابر کلمه تلقین چنین توضیح داده اند: ایجاد فر آیند ذهنی به منظور پذیرش و تثبیت و اعمال اندیشه و ایده تلقین شده. لازم به یاد آوری است که هیچ تلقینی را نمی توان بدون خواست و تمایل وجدان آگاه در وجدان ناآگاه جای داد. به عبارت روشن تر وجدان آگاه قادر است هر نوع تلقینی را از خود دفع کند. در مورد دریانورد قدیمی این مثال به خوبی مصداق پیدا می کند که چون در مقابل دریازدگی مصونیت دارد از تلقین منفی ترس به دل راه نمی دهد.

اما این مثال در مورد مسافر کشتی فرق می کند: او هم مثل همه ما فردی است که دچار ترس و وحشت می شود و القائات منفی بر او تاثیر می گذارند و چون تجربهای در این زمینه نداشته دریازدگی را مرضی مهلک می پندارد و مالاً تحت تاثیر تلقین منفی قرار می گیرد. از این موضوع نتیجه می گیریم که نیروهای ذهنی شخص به طور محدود و مشخص آن هم برحسب طبیعت و ذات تلقین وارد عمل می شوند.

چندی قبل جراید لندن رویداد مهمی را که ناشی از تلقین نابه جا بود، مورد بحث و تفسیرهای فراوان قرار دادند و صاحب نظران و روانشناسان درباره این حادثه نظریات متفاوتی ابراز داشتند و عامل تلقین را از جنبههای مختلف ارزیابی نمودند. جریان از این قرار بود که پدر خانواده ای که دختر جوانش به نوعی بیماری پوستی صعب العلاجی مبتلا شده بود و از این

حیث رنج بسیار می کشید دلش چنان بر حال نزار جگر گوشهاش سوخته بود که به هر کس می رسید می گفت: ((حاضرم یک دستم را قطع کنند ولی در عوض دخترم شفا پیدا کند.)) می گویند مدت دو سال آزگار این جمله ورد زبانش گشته بود. اما با وجود تلاش پزشکان هیچ راه نجاتی وجود نداشت. یک روز که تمامی اعضای خانواده با اتومبیل در شهر گردش می کردند اتومبیل شان با کامیونی تصادف کرد و در نتیجه این برخورد وحشتناک بست پدر از کتف جدا شد اما جالب است که بدانید بیماری دختر او نیز که در اتومبیل بود و صدمهای ندیده بود بهبودی یافت و دیگر از آن همه درد و ناراحتی اثری بر جای نماند.

این مثال نمونه روشن تلقینهایی است که خاصیت ویرانگر و نابود کننده دارند و به همین علت در صفحات قبل گوشزد نمودیم که ضمیر ناآگاه شما شوخی سرش نمی شود و هر چه را به او بدهید در فرصتی مناسب پاسخ می دهد و آرزویتان را برآورده می سازد فقط مواظب باشید آن چه را از او می خواهید در راه نابودی و فنای زندگی و رویاهایتان قرار نگیرد.

### خود تلقینی ترس را از بین میبرد

خود تلقینی بدان مفهوم است که مطالب مشخص و معین و محدودی را به خود القاء نماییم. مثال سادهای میزنیم: «می گویند که یک مسافر نیویورکی که از شیکا گو دیدار می کرد، نگاهی به ساعتش انداخت (وقت شیکا گو با نیویورک

یک ساعت فاصله دارد) و به میزبانش که اهل همان شهر بود گفت که ظهر است و وقت نهار. میزبان شیکا گوئی بی آنکه توجهی به اختلاف ساعات دو شهر داشته باشد به مهمان نیویورکیاش گفت که او هم گرسنداش شده و هم اکنون برای صرف نهار خواهند رفت!»

با تلقین به خود می توان از شر عادات بد منجمله ترسهای بی مورد و واکنشهای منفی رهایی یافت. یکی از خوانندگان مشهور تعریف می کرد که در نخستین آزمایش آوازش با وجود صدای پرقدرتی که داشت به این دلیل با شکست مواجه شد که دایما به خود تلقین کرده بود: ((شاید قبول نشوم. البته هر کار بتوانم خواهم کرد ولی امید زیادی ندارم و راستش را بگویم خیلی می ترسم » این تلقینات غیر ارادی و سر ریز ترسها در درون ضمیر ثمرات خود را به بار آورد و او در روز امتحان رد شد. اما با استفاده از تکنیک زیر توانست شکست خود را جبران نماید.

روزی سه نوبت به اتاق خلوتی رفت و در به روی خود بست و در گوشهای به آرامی دراز کشید و چشمانش را بر هم نهاد و کوشید تا جسم و روحش را آرامش ببخشد، بیحسی و آرام شدن بدن باعث ایجاد تعادل در روح میگردد و آن را در برابر تلقین آماده میسازد. ((من آواز خوشی دارم، آرام و سرشار از امید و اطمینان هستم )) در هر جلسه این سخنان را با لحنی شمرده پانزده، بیست بار ادا کرد و هر جلسه را سه دفعه در روز ادامه داد، در آخر هفته اعتماد به نفس و آرامش خود را به دست

قدرت فكر

آورده بود. در روز آزمون بیهیچ دلهره و تشویشی شاهد موفقیت را در آغوش گرفت.

#### مثالی دیگر:

پیرزن هفتاد و پنج سالهای عادت بدی پیدا کرده بود و مرتباً به خود تلقین می کرد: «من دارم حافظهام را از دست می دهم». عاقبت هنگامی توانست از این مصیبتی که خود برای خویش فراهم ساخته بود خلاصی یابد که به تمرینهای خودتلقینی توسل جست و شروع به ارسال این پیامها به ضمیرش نمود:

- ((از امروز حافظه من در تمام زمینه ها بارور می شود و هر چه بخواهم در هر زمان و هر مکان به خاطر خواهم آورد. هر چه اراده کنم به ذهن می سپارم و آن را تمام و کمال در ضمیرم حاضر می کنم. روزبروز حافظه ام بهتر می شود.))

سه هفته بعد آن بانوی پیر هیچ دغدغهای از بابت حافظهاش که خود آن را به تنبلی و رکود کشانده بود، نداشت.

## تجربهای برای آتشی مزاجها

افراد تندخو و عصبی مزاج که به کمترین بهانهای از کوره درمیروند روزی سه بار در اوقات معین ـ صبح و ظهر و شب قبل از خواب ـ بایستی این تمرینها را انجام دهند و تا مدت یک ماه به خود تلقین نمایند: «از این به بعد من دارای خلق خوشی خواهم شد. شادی و نشاط و خوشی و بیغمی جزو سرشت و

ذات من خواهد شد. هر روز، بیش از پیش امیدوارتر و سازگارتر خواهم شد به طوری که کانون مهر و محبت خانواده و اطرافیان میشوم و همه مرا مظهر اراده پولادین به شمار خواهند آورد و از من درس شادمانی و امید خواهند گرفت. این حالت جزیی از وجود و خلق و خوی من خواهد شد.»

#### نیروی سازنده و مخرب تلقین

تلقین در تمام اعصار و قرون نقش ارزندهای در زندگی آدمیان ایفا کرده و گاه شخص را تا حد فداکاری و جانبازی برای هر نوع از خودگذشتگی آماده ساخته است.

تلقین سازنده پرشکوه و عالی است و بعکس تلقین مخرب یکی از خطرناکترین پدیده های ذهنی است که امکان دارد شخص را از هستی ساقط. کند و او را به فلاکت و ادبار دچار سازد و جز رنج و بدبختی و مسکنت ارمغانی برای تلقین پذیر به همراه نیاورد.

هر کس از دوران طفولیت تحت تاثیر تلقینات منفی قرار می گیرد و بی آنکه بدان توجهی داشته باشد ناچار از قبول آنها می شود. چند مثال می زنیم: ((تو نمی توانی و عرضه این کار را نداری)). ((تو در زندگی هیچ چیز نمی شوی)). ((تو شکست می خوری و شانسی نداری)). ((تو همیشه اشتباه می کنی)). ((چرا آنقدر خودت را به زحمت می اندازی، دیگر از تو گذشته)). ((زندگی جز اعمال شاقه نیست)). ((عشق مال پرنده ها است)).

«تو به جایی نخواهی رسید شکست بر پیشانیت رقم زدهشده». «مواظب باش در زندگی به هیچ کس اطمینان نکنی».

بعد از آنکه به سن بلوغ رسیدید اگر نتوانستید تلقینات سوء دوران کودکی را از خود دور سازید یقین داشته باشید آن پیامهای جای گیر شده در ضمیر ناآگاه موجب شکست و عدم موفقیت شما در زندگی اجتماعی و فردی خواهند شد. در این مورد بخصوص به یاری تکنیکهای خودتلقینی می توان با این پیامهای منفی و مخرب مبارزه کرد و آنها را از اعماق باطن خویش بیرون راند.

مثالی می آوریم: صفحه حوادث روزنامه ها همواره حاوی اتفاقات و رویدادهای تلخ و هراس انگیز بوده است که با مطالعه آنها دچار ترس و تشویش و دلهره می شویم و اگر دربست خود را در اختیار القائات اخبار بگذاریم لطف و حلاوت زندگی در کاممان تلخ خواهد شد و سایه هولناک حوادث مشابه دمی آسوده مان نخواهد گذاشت. اما راه چاره خنثی کردن آن حوادث، عبرت گرفتن از آن است نه پذیرفتن شرنگ فجایع مرگ و نیستی.

به همین ترتیب تلقینات منفی کسانی را که هر روزه به قصد و نیتی می کوشند تا شما را نرم کنند و به دام خویش بکشند، بیاثر و خنثی سازید. خود را قانع کنید که به هر پیشنهادی که جنبه القائی داشته باشد، نباید روی خوش نشان داد و آن را پذیرفت چه بسا این کار به نابودی هستی و زندگیتان منجر شود.

نگاهی به گذشته تان بیفکنید آنگاه متوجه خواهید شد که از زمانی که خود را شناخته اید پدر و مادر و دوست و آشنا و معلم و حتی رهگذر و غیره چه تلقیناتی را به عنوان نصیحت به شما کرده اند که اگر القائات منفی را پذیرفته بودید چه بسا کارتان تمام بود و حتی زنده نمانده بودید که بخواهید گذشته را در خاطر مرور نمایید. اینک که به مرحله تعقل و تصمیم گیری رسیده اید پس درباره آنچه به شما می گویند تامل و اندیشه کنید و گفته هایی را که بیشتر جنبه تبلیغاتی و آن هم بار مخرب و منفی دارد بدور افکنید و ذهنتان را از هر گفته ناصواب پاک سازید. هر گزفراموش نکنید که منظور گوینده تحت تسلط در آوردن و ایجاد فراموش نکنید که منظور گوینده تحت تسلط در آوردن و ایجاد هراس در شما بوده است.

این تکرار تلقینات در هر کانون خانواده و در هر مدرسه و هر جامعه و سازمان برای منظور خاصی صورت میگیرد و اگر درست بطن آن را بشکافید به سهولت متوجه خواهید شد که هدفی جز رام کردن و استفاده یا سوءاستفاده کردن از شما وجود نداشته است.

یکی از بستگانم به سراغ یکی از پیشگویان مشهور هندی رفت تا طالعش را ببیند و از آیندهاش خبر بدهد. پیشگوی هندی نگاهی به او انداخت و مرگش را پیشبینی کرد و گفت که به علت ناراحتی قلبی که دارد در ماه بعد خواهد مرد. او با حالی افسرده و نزار از خانه مرد هندی بیرون آمد و به همه آشنایان و خویشان اطلاع داد که به زودی سکته خواهد کرد و رخت به

سرای باقی میکشد و حتی و صیتنامه خود را نیز نوشت.

این تلقین در اعماق ذهن او جایگزین شد زیرا با تمام وجود آن را پذیرفته بود. در آن ایام اصولاً غالب افراد فامیل ما اعتقاد خارقالعادهای نسبت به پیشگوی هندی پیدا کرده و کار به جایی رسیده بود که میگفتند اگر او اراده کند میتواند کسی را ثروتمند و خوشبخت نماید و یا حتی او را به کام مرگ بفرستد. آن خویشاوند ما چندی بعد مرد در حالی که خود به درستی از علت مرگش خبر نداشت. اطمینان دارم هر کدام ما داستانهای مشابهی از این دست شنیدهایم و بعضاً آن را به نیروی شگفتانگیز جوکیان نسبت دادهایم و یا کلاً منکر شده و معتقدان را خرافاتی و موهومپرست به شمار آوردهایم. حال اگر اصل موضوع را مورد بررسي قرار دهيم بار ديگر به نقش عمده ضمير ناآگاه در این گونه وقایع پی خواهیم برد. گفتیم هر چه را که ضمیر آگاه بپذیرد روزگاری ضمیر ناآگاه آن را به مرحله عمل درخواهد آورد. همين مورد را تجزيه و تحليل ميكنيم: آن خویشاوند ما که به دیدار پیشگوی هندی رفت مردی نسبتاً سالم و تندرست و تا حدودي خوش بنيه و با نشاط بود. اما تلقين منفي پیشگو کار خود را کرد و بر او عمیقاً تاثیر گذاشت. آن مرد سادهلوح حتى يک لحظه فكر نكرد كه ممكن است ساحر هندي دچار اشتباه شده باشد بلکه با ایمان کامل به گفتههای او و تنها به مرگ خویش در ماه بعد میاندیشید. خبر درگذشت قریبالوقو ع خود را به اطلاع همگان رسانید و خود را برای مرگ آماده

ساخت. این فعالیتهای مداوم اعتقاد او را روزبروز راسختر مینمود و در نهایت ترس از مرگ و لحظهشماری آن موجب انهدام فیزیکی وی گردید.

پیشگویی که چنین خبری داده بود بیش از جرز دیوار و یک تکه چوب قدرت نداشت حال آنکه اگر خویشاوند من از قدرت روح خود و نحوه فعالیت آن آگاهی داشت به طور کامل و دربست القاء منفی پیشگو را رد می کرد زیرا میدانست که این افکار و احساسات خود اوست که ناظر بر رفتار و اعمال وی میباشد و تا زمانی که خود نخواهیم از دیگری کاری ساخته نیست. گفتههای پیشگو اگر بر نوک اژدر سوزانی مینشست و به سوی قلب او پرتاب میشد تا آن زمان که خود وی آنها را به صورت اعتقاد به ضمیر خویش گسیل نمیداشت، هیچ کاری از تر برنمی آمد.

از آین موضوع نتیجه می گیریم القائات دیگران هنگامی موثر واقع میشوند که از سوی خود شخص مورد پذیرش قرار گیرند و به عبارتی رضایت باطنی در این قضیه شرط اصلی و اساسی به شمار میرود. پس از آنکه فکر القایی در ضمیر ناآگاه تان جای گرفت به صورت جزیی از اندیشه شما درمی آید اما تا لحظه آخر فراموش نکنید که قدرت انتخاب با شما است. پس زندگی و عشق را انتخاب کنید و در پی شادی و تندرستی باشید.

در این مورد مثالی می آوریم: پذیرفتن هر ایده به صورت مساله در ذهن انجام می شود و راه حل آن نیز همراه با خود مساله میباشد و در صورت تعویق آن در ارائه راه حل این امر به بعد موکول میشود که خود نیز طریقی برای گشودن معما میباشد. یکی از استادان دانشگاه روزی به سراغم آمد و از زندگی شکوه ها کرد و گفت:

من همه چیزم را از دست داده ام. نه مال و منالی برایم مانده و نه بنیه و قوه و قدرتی و نه دوست و آشنایی. به هر کاری دست میزنم آن را خراب میکنم.

برایش شرح دادم برای هر عملی که قصد انجام آن را دارد بایستی معادلهای تنظیم نماید و از یاد نبرد که نیروی شگرف ضمیر هر شخص به صورت راهنمای او درخواهد آمد و وی را از غنای فکری و مادی و معنوی بینیاز خواهد کرد. اندیشه برخاسته از ضمیر باطن به طور اتوماتیک ناظر بر تصمیمات شخص خواهد شد و نسبت به تندرستی جسم اقدامات مناسب معمول خواهد داشت و آرامش و صفای روح را بار دیگر به وی باز خواهد گرداند. استاد مزبور بر طبق گفتههای من نقشهای برای زندگی خود ترسیم کرد و برنامهای به شرح زیر برای تمرین خودتلقینی روزانه ترتیب داد:

دهوش بیکرانم راهنمای من است و مرا در کوره راههای زندگی هدایت میکند. از سلامتی کامل برخوردارم و روح و جسمم با هم هماهنگی دارند دلم آکنده از مهر و عشق و صفا و محبت است و آرامش فراوانی در خود احساس میکنم. کردار نیک و رفتار بیک را همواره نصبالعین خود قرار میدهم. یقین

دارم شعور باطنم به تبعیت از ضمیر آگاه و افکار درست و روشنم مرا در حل مسایل زندگی یاری خواهد کرد».

بعدها برایم نوشت: «من اطمینان داشتم این تلقینات که روزانه آنها را چندین بار به صدای شمرده ادا می کردم در اعماق ضمیرم جای می گیرند و ثمرات خود را به بار می آورند. فرصت را مغتنم می شمرم و از شما به خاطر رهنمودهای ارزنده تان تشکر می کنم زیرا این شما بودید که راه زندگی مفید و صحیح را به من نشان دادید.»

شعور باطن انسان سرشار از عقل و درایت است و همواره راه درست را از نادرست نشان میدهد و هر گز بحث و جدل نمی پردازد. مثلاً هر گز به شما نمی گوید: «این پیام را نباید به من تحویل بدهی!» هنگامی که منفی بافی می کنید و فغان و ناله سرمی دهید: «من نمی توانم این کار را انجام بدهم» یا «پیر شده ام و از من گذشته» یا «از عهده این شغل برنمی آیم» یا «گلیم بخت کسی را که بافتند سیاه» یا «پارتی و پشتیبانی ندارم» ضمیر باطن تان را از این پیامها پر و آکنده می سازید و او نیز واکنش نشان می دهد. در واقع این خود شما هستید که در برابر خوشبختی تان سد و مانع ایجاد می کنید و بدبختی و فقر و ناتوانی و ضعف را به سوی خود می کشانید.

هنگامی که به دست خودتان سدها و موانعی بر سر راه خود قرار میدهید و ضمیر آگاهتان را با ایدههای منفی لبریز میسازید در نتیجه عقل و هوشی را که در شعور باطنتان وجود دارد منکر میشوید و به عبارتی اعتراف میکنید که قادر به حل مشکلات و مسائل تان نیستید و خود را دست کم میگیرید. از همین جا است که با انواع و اقسام ناراحتیهای جسمی و روحی در گیر میشوید و آرامش از وجودتان رخت برمیبندد.

منفی بافی را یک باره از خود برانید و در روز چند بار به خود تلقین کنید: «برای اینکه به آرزوهای خود برسم بایستی از هوشم کمک بگیرم. خود او راهنمایم خواهد شد. می دانم که عقل و هوشم همین الان جواب مناسب را به من می دهد و آن چه را که در طلبش هستم برایم مهیا خواهد کرد. همه چیز روبراه می شود.» حال اگر به خود تلقین کنید:

ـ نه... من ديگر كارم تمام است و از اين يكي جان سالم به در نخواهم برد. راهحلي براي اين مشكل وجود ندارد.

. یقین داشته باشید که شعور باطنتان هیچ واکنش مثبتی نشان نخواهد داد و سرد و منفی باقی خواهد ماند. اگر جواب درست از آن میخواهید سعی کنید تا به یاریش بخوانید و از همکاریش استفاده نمایید. شعور باطن پابپای شما وارد میدان خواهد شد. ابتدا ضربان قلب و دستگاه گردش خون و تنفستان را تنظیم و متعادل خواهد کرد. مثلاً اگر انگشتتان بریده اقدامات لازم را در مورد مداوا و درمان آن پیشنهاد خواهد داد چرا که همواره میل به زندگی و تداوم آن دارد و از نیستی و نابودی پرهیز میکند و بر آن است تا شما را پیوسته از گزند روزگار و پرهیز میصایب آن به دور نگاه دارد. شعور باطنتان نیز اراده و

خواستهای خاص خود را دارد اما با این حال حرمت صاحبخانه را نگاه میدارد و تنها قالبهای اندیشه و تصاویر ذهنی شما را در خود ضبط میکند.

هنگامی که در صدد یافتن راه حلی برای یک مساله بخصوص هستید شعور باطن پاسخ لازم را در اختیار دارد ولی صبر و شکیبایی از خود نشان میدهد تا شعور آگاه خود شما جواب مناسب را بیابد و تصمیم ضروری را اتخاذ کند. زمانی که می گویید: ـ «من باور ندارم از این مخمصه بتوانم خودم را نجات دهم. به کلی مشوش و پریشان شده ام و عقلم به جایی قد نمی دهد. دراین صورت تمام نیات خود را خنثی می سازید و هر گز به آرزوها و رویاهای خود دست نخواهید یافت.»

پس ابتدا جوش و خروش باطن را از خود دور کنید و به مغزتان آرامش بدهید و جسمتان را از انقباض و کشش بدر آورید و این نکته را صادقانه بپذیرید: «ضمیر و باطن من هر جوابی که احتیاج دارم برایم فراهم میسازد. خود به من جواب خواهد داد. من میدانم که هوش و ذکاوت شعور باطنم راه حل همه مشکلات را میداند و پاسخ لازم را در اختیارم قرار خواهد داد. ایمان و اعتقاد عمیق من شکوه و عظمت روحم را آشکار خواهد ساخت و مرا از آن بهره مند خواهد نمود.»

#### خلاصه مطالب

۱- افکار خوش به سر راه دهید تا خیر و خوشی نصیبتان شود.
 اگر افکار سیاه در دل داشته باشید جز سیاهروزی بهرهای نخواهید داشت.
 زندگی هر کس بازتاب اندیشههای او است.

۲- شعور باطن با شما بحث و جدل نمی کند. هر چه را که ضمیر آگاه به او القا می کند همان را می پذیرد. اگر بگویید که من امکان خرید فلان جنس را ندارم. شاید این گفته در اصل راست باشد اما هر گز منفی بافی نکنید. فکر بهتری انتخاب کنید و به ذهن بسیارید: «من آن را خواهم خرید».

۳ هر کس از قدرت انتخاب برخوردار است. پس سلامتی و شادی را انتخاب کنید. میتوانید دوستی یا خصومت را ترجیح بدهید. با مردم سازگار و صمیمی و روراست و گشادهرو باشید و ثمرات آن را ببینید. این بهترین روش برای توسعه و تقویت شخصیت میباشد.

4- ضمیر آگاه نگهبان وجود است. نخستین وظیفه آن محافظت شعور نا آگاه در قبال ایدههای ناصواب خواهد بود. همواره خوشبین باشید. بزرگترین نیروی انسان قدرت انتخاب اوست. خوشبختی و سعادت را انتخاب کنید.

۵- اظهارات و القائات مردم هیچ گونه تاثیری بر شما نخواهد داشت و تنها عامل قدرت نفسانیات شما اندیشه و آرمان خود شما خواهد بود. شما میتوانید حرف مردم را به هیچ بگیرید و به نفع و مصلحت خودتان قدم بردارید. انسان از قدرت انتخاب و عکسالعمل برخوردار است.

۹- مراقب گفتههای خود باشید. هر کلام بیهودهای که به زبان میرانید موجب واکنش در شما خواهد گردید. هرگز عبارتهای منفی را به زبان نیاورید: «من شکست میخورم و موقعیت و کارم را از دست میدهم و حتی قادر به پرداخت اجاره خانهام هم نیستم.» شعور ناآگاه شما شوخی سرش نمیشود. آن چه را که اراده کنید برایتان فراهم میسازد.

۷ ـ روح آدمی و اصولاً هر گونه قوای طبیعی باطن وی به بدی و شر میانهای ندارد. از نیروی باطنی خود برای ایجاد رابطه با مردم یاری بگیرید.

۸ - ترس را از دل برانید و به خود تلقین کنید: «من با نیروی شعور خود قدرت انجام هر کاری را دارم».

۹ بر حقایق جاودان و اصول زندگی با چشم باز بنگرید و ترس و جهالت و خرافات را از خود دور کنید به دیگران اجازه ندهید که به جای شما فکر کنند و تصمیم بگیرند.

۱۰ ـ شما فرمانده روح (ضمیر ناآگاه) خود و حاکم سرنوشت خود هستید. باز هم تکرار می کنم: فراموش نکنید که از قدرت انتخاب برخوردارید. پس زندگی و عشق و محبت و خوشبختی و امید را انتخاب کنید.

۱۱ - ضمیر آگاه شما آن چه را که به نام حقیقت میپذیرد به ضمیر ناآگاه میفرستد و آن جا بایگانی میکند. پس نیکی و درستی و خوش بینی را به ذهن بسپارید و از دروغ و کینه و شر و بدی کردن بیرهیزید.

# فصل سوم

### قدرت لايزال شعور باطن

شعور باطن از نیروی شگرفی برخوردار است و منبع الهام شخص و عنصر هدایت وی در زندگی به شمار میرود و اسامی و حوادث و رویدادها و مکانها را بر او مکشوف میسازد و حافظه را به وجود می آورد و علاوه بر آن بر دستگاههای گردش خون و تنفس و گوارش و کلیه اعمال بیولوژیکی نظارت می نماید. هنگامی که لقمه نانی می حورید این شعور باطنتان است که آن را به بافت و عضله و خون و استخوان تبدیل می کند. به عبارت بهتر شعور باطن است که فر آیندهای حیاتی و وظایف بدن را کنترل می نماید و پاسخ تمام مسائل را می بابد.

شعور باطن انسان خواب و استراحت سرش نمیشود و همواره با چشم باز مراقب است و دمی از فعالیت باز نمی ماند. پس بهتر آن است که قبل از خواب سفارش های لازم را به او بکنید تا وظایف خود را به خوبی انجام دهد و آنگاه در نهایت شگفتی

متوجه خواهید شد نیروهای آزاد شده در وجود شما نتایج دلخواه را برایتان به بار خواهند آورد و سپس به این نتیجه خواهید رسید که شعور شما منبع لایزالی از هوش و قدرت است که شما را با نیروهای بیکران و فناناپذیر کائنات مرتبط میسازد: نیرویی که چرخ و فلک روزگار را میگرداند و حرکت سیارات و کرات را تنظیم میکند و خورشید را پرفروغ و درخشان میسازد.

شعور و وجدان شما کانون الهام و آرمانها و آرزوهای متعالی شما به شمار میرود. شکسپیر از طریق همین شعور و وجدان بود که به روحیات و خلقیات معاصران خود پی برد و آنها را استادانه به نظم در آورد و به صورت شاهکارهایی جاویدان به جهان هنر عرضه داشت.

پیکر تراش یونانی «فیدیاس» از مرمر و برنز شاهکارهای خیره کنندهای خلق کرد و شعور باطن «رافائل» و بتهوون آن دو هنرمند را به خلق آثار نبوغ آمیز و جاودانی رهنمون گردید.

یکی از جراحان انسان دوست بنام دکتراسدیل Esdaille که در سالهای ۱۸۶۳ و ۱۸۶۳ در بنگال کار می کرد صدها عمل جراحی بدون استفاده از اتر و وسایل بیهوشی که هنوز اختراع نشده بود، انجام داد و حیرت جهانیان را برانگیخت. شگفت آنکه این همه اعمال جراحی را که منجر به قطع دست و پا و غدههای سرطانی و یا جراحیهای مغز و گوش و چشم و غیره گردید، توسط بیهوشی مغزی انجام داد. عجیبتر آنکه درصد ضایعات بعد از عمل های جراحی او به دو یا سه درصد هم نرسید

و بیمارانی که تحت عمل قرار گرفتند احساس هیچ گونه دردی نکردند و هیچ بیماری هم زیر عمل از بین نرفت.

د کتراسدیل قبل از عمل با استفاده از هیپنوتیزم به بیماران خود تلقین می کرد که نه تنها دردی احساس نخواهند کرد بلکه دچار عفونت و عوارض ناشی از جراحی نخواهند شد. این نکته را باید خاطرنشان سازیم که این جریان به سالهای دور و دراز قبل از کشفیات لویی پاستور و «ژوزف لیستر» برمی گردد. در آن زمان هنوز منشا با کتریزای بیماریها و عوامل عفونی ناشی از استریلیزه نکردن وسایل و ادوات جراحی و نشو و نمای میکروبها معلوم نشده بود. یکی از دلایلی که در مورد تلفات جزئی حین و بعد از عمل بیماران د کتراسدیل و عدمابتلا به عفونت ایشان بدان بعد از عمل بیماران د کتراسدیل و عدمابتلا به عفونت ایشان بدان بیمارانش را با پیامهای خود تحت تاثیر قرار می داد و زمینه فکری مثبتی برای پذیرفتن القائات خویش فراهم می ساخت.

شگفت آورتر اینکه چگونه پزشک جراحی در حدود یک قرن و نیم پیش از کاربرد معجزه آسای ضمیر ناآگاه خبر داشته بود. آیا این امر خواننده را بر آن نمی دارد تا بیشتر در اندیشه این پدیده حیرت انگیز باطن خود باشد و از کار آیی آن در پیشبرد زندگی بهره ها بگیرد؟ بار دیگر نگاهی به مقدرت های آن بیفکنید: امکانات ادراکی بصری و سمعی و استعداد رها ساختن آدمی از هر قید و بند و بخصوص از آلام و اضطراب و دردهای روحی و جسمی و آماده نمودن شخص برای یافتن راه حل

معضلات و دشواریها تمامی این امکانات و بسیاری دیگر شما را از نیروی باطنی اعجاز گری که در درونتان وجود دارد آگاه میسازد که چگونه این نیرو موجب اعتلای هوش و فراست شما در موقع بحرانی و دشوار زندگی میگردد تا بتوانید راه حلی پیدا کنید و خود را از مخمصه نجات دهید.

## کتاب زندگی

افکار و عقاید و نظریات و تئوریهای زندگی خود را - هر چه میخواهد باشد - بر صفحه ضمیر خود حک کنید. زمانی فرا میرسد که خواهید توانست از جلوههای آنها به قدر کافی توشه برگیرید. آن چه بر لوح خاطر مینگارید روزگاری جلوه ظاهری پیدا خواهد کرد. هر کس در زندگی دارای دو جنبه عینی و ذهنی و یا مرئی و نامرئی و یا اندیشه و تبلور آن است.

افکار آدمی توسط مغز که عضو وجدان آگاه و عقلانی هر موجود است مورد پذیرش قرار می گیرد. هنگامی که ضمیر آگاه و عینی شخص به طور کامل اندیشهای را دریافت میدارد آن را به اعماق ضمیر خود می فرستد تا شکل گیری لازمه را پیدا کند و در فرصت دلخواه بتواند خود را به عنوان تجربه نشان دهد.

قبلاً خاطرنشان ساختیم که شعور باطن، حوصله جر و بحث ندارد. هر آن چه به او بگویید میپذیرد: یعنی نتیجه گیریهای وجدان آگاهتان را قبول میکند و آن را به صورت یک حکم قطعی ضبط مینماید. به این علت است که هر کس تا پایان عمر دمی از نگارش بر صحیفه دل باز نمیماند تر افکارش برای او به صورت تجربه ها درمی آیند. پژوهشگر شهیر امریکائی بنام ((رالف والدو امرسون) در این باره چنین اظهار نظر کرده است:

- «انسان موجودی است که در تمام طول روز دمی از تفکر باز نمیماند».

### هر کسی آن درود...

«ویلیام جیمز» پدر روانشناسی امریکائی عقیده دارد که آن نیرویی که بتواند دنیا را به حرکت در آورد در ضمیر شخص نهفته است زیرا همین ضمیر باطن است که به بیکرانی از هوش و درایت اتصال دارد و از منابع نامحدودی که نامش قانون زندگی است تغذیه میکند.

وجود این همه نابسامانی و ظلم و شقاوت و مسکنت از آن جا سرچشمه میگیرد که آدمیان به رابطه صحیح بین وجدان آگاه و ناآگاه خود و عملکرد و مقدرت آن پی نبردهاند. اگر این دو به گونهای هماهنگ با هم همکاری کنند صاحب خود را از نشاط و تندرستی و امید و خوشبینی سرشار خواهند ساخت.

مقبره هرمس \* Hermes را با هیجان تمام گشودند تا راز بزرگ اعصار و قرون را از آن دریابند. نبشتهای حکیمانه در آن حک شده بود:((آنچه در درون است در بیرون نیز هست و آن

<sup>\* -</sup> ربالنوع بونانی و پسر زئوس و مابا، او را خدای فصاحت و نجارت و سرفت و فرستاده خدایان نامیدهاند،

چه در بالا است در پایین نیز هست.»

آن چه در ضمیر شما منقوش شده روزگاری در زندگیتان بازتاب پیدا می کند و این حقیقتی است که موسی و عیسی و بودا و زرتشت و لائو ـ تسو LAO - Tseu نیز بدان اذعان داشته اند. آن چه را که ذهن شخص به عنوان حقیقت می پذیر د در شرایط و رویدادهایی بخصوص امکان تجلی پیدا می کند و برای تحقق این موضوع بایستی از رفتار و عواطف هماهنگی برخوردار بود.

شما قانون عمل و عکسالعمل را در تمام طبیعت بوضوح خواهید یافت اگر بین این دو هماهنگی بوجود آید تعادل نیز بوجود خواهد آمد. به عبارت بهتر بین آن چه میدهید و آن چه میگیرید بایستی تعادل و هماهنگی وجود داشته باشد. بروز احساسات و دریافتها و تاثیرات بایستی برابر باشند. ناکامی و شکستهای انسان ناشی از تمایلات سر کوفته و ارضاء نشده است.

اگر افکار منفی و مخرب را (آن هم به صورت پراکنده) به سر راه دهید موجب ایجاد عواطف مخربی می گردند که به نحوی در صدد گریز گاهی برمی آیند. این گونه هیجانات منفی غالباً خود را با زخمهای دستگاه گوارش (معده ـ روده و غیره) و عوارض قلبی و فشارخون و انواع اضطرابها و غیره نشان میدهند. در این قبیل لحظات چه افکاری و احساساتی از سرتان گذر می کند؟ پاسخ این است که جزء جزء و جودتان این افکار را ابراز می دارند. وضع جسمی و تندرستی و اوضاع مالی و دوستان و موقعیت

اجتماعیتان، بازتاب کاملی از ایدهای که از خودتان ساختهاید، میباشند و این مفهوم واقعی آن چیزی است که در ضمیر باطنتان نقش بسته و در تمامی مراحل زندگی امکان بروز مییابد.

ما با قبول افکار منفی و مخرب روزگار خود را تباه میسازیم. در طول عمر خود چند بار دچار خشم جنون آسا شده و یا بیهوده گرفتار ترس و حسد و حس انتقام گشتهاید؟ اینها افکار زهر آلودی هستند که به تدریج در ضمیر شما نفوذ میکنند و آن را مسموم میسازند. بشر با افکار زهر آگین به دنیا نیامده است. راه علاج سیراب ساختن ضمیر از اندیشههای پاک و روشن راندن افکار ناپاکی است که در آن لانه کردهاند. به هر مقدار که در طرد این افکار موفق باشید به همان میزان نیز گذشته مقدار خویش را به بوته فراموشی خواهید سپرد.

چند سال قبل من دچار یک غده سرطانی شدم. پزشکان قطع امید کرده بودند. روزی کشیشی به دیدنم آمد و پس از اینکه به وضع بد روحیم پی برد ساعتش را از جیب در آورد و گفت:

۔ این ساعت را نگاہ کن. ساعت سازی کہ آن را ساختہ در صورت لزوم قادر بہ تعمیر آن نیز میباشد.))

او به من یاد آوری کرد که هوش و باطن من به سان همان ساعتساز است و همان که در سازندگی جسمی و روحی ما نقشی داشته خود می تواند عیوب آن را نیز برطرف سازد. تنها کاری که ما باید بکنیم این است که از او بخواهیم سلامتی کامل مان را

بازگرداند. دعای ما علت و شفای ما معلول آن است.

من تمرینهای روزانه را با این تلقینات شروع کردم: «جسم من و تمامی اعضای بدنم را هوش بیپایان ضمیرم آفریدند. حال خود میداند چگونه شفایم دهد و عقل و خرد او است که انداموارهها و بافتها و عضلات و رگ و پی و استخوانهایم را میسازد. این موهبت درمان کننده که در نهاد من است هر جزء وجود مرا از نو متحول میسازد و بار دیگر مرا صحیح و سالم میکند. از قدرت هوش خلاقهام آگاهم و به آن امید بستهام».

روزانه دو تا سه بار با صدایی بلند و شمرده به تکرار این کلمات پرداختم و سرانجام بعد از سه ماه آثار و نتایج معجز آسای آن را بر روی پوستم دیدم که هیچ اثری از تومور بر آن باقی نمانده بود.

همان طور که مشاهده کردید با اشباع ضمیر از القائات مثبت و سلامتبخش و پیامهای سرشار از امید و خوشبینی وخیمترین غده مهلک را از میان برداشتم و خود یکی از معجزات تلقین را به چشم دیدم.

#### نظارت جسم توسط ضمير

در همان حال که بر بستر غنودهاید و یا در خواب ناز به سر میرید، ضمیرتان به طور خستگی ناپذیر بیدار و هشیار میماند و بر تمام وظایف حیاتی بدن شما (آن هم بدون کمک ضمیر آگاه) نظارت میکند. فیالمثل هنگامی که خفته اید قلب شما به طور

مداوم و منظم به فعالیت خود و تپش و ضربان منظمش ادامه میدهد و ریههای شما استراحت و تعطیلی نمی شناسند و با دم و بازدم خود هوای ناپاک را بیرون می فرستند. همین پدیده اعمال گوارش و غدههای مترشحه و خلاصه تمامی وظایف و حرکات و اعمال اسرار آمیز و پیچیده بدن را زیر نظر می گیرد.

موهایتان در خواب و بیداری به رشد خود ادامه میدهند. دانشمندان زیست شناس این نکته را به اثبات رساندهاند که بدن بهنگام خواب بیشتر از زمان بیداری از خود عرق و سموم داخلی را ترشح میکند. حتی چشمها و گوشها و سایر حواس شما در وقت خواب نیز دست از فعالیت نمی کشند و مثال بارز آن راه حل هایی است که بسیاری از دانش پژوهان جهان علم به آن در عالم خواب دست یافتداند. گاه اتفاق میافتد که وجدان آگاه شما در هنگامی که گرفتار بحرانهای عصبی و اضطرابآلود و ترس و افسردگی هستید ریتم و آهنگ عادی قلب و حرکات ریه و اعمال معده و روده را دچار اختلال میسازد و به کلامی دیگر قالبهای فکریتان کارهای متعادل و هماهنگ ضمیرتان را دچار بینظمی و نابسامانی میکنند. پس، زمانی که از لحاظ فكرى گرفتار ناراحتي و اغتشاش هستيد بهترين كار اين است كه با آرامش کامل دراز بکشید و چر خهای پرشتاب افکارتان را از حركت پر جوش و خروش و لجام گسيختهاش بازداريد. سپس با ضمیرتان به گفتگو بپردازید و از او بخواهید آرامش و خونسردی را دیگر بار به شما بازگرداند. آنگاه در منتهای حیرت متوجه خواهید شد که تب و تاب وجودتان به آرامی میگراید و پس از چندی از آن همه جوش و غلیان و هیجان در شما اثری به جای نمیماند. دقت کنید که با ضمیر خود بایستی با قاطعیت و آمرانه گفت و گو نمائید تا به فرمانهایتان گوش دهد و آنها را اجرا نماید.

ضمیر بر آن است تا زندگی شما را از گزند روزگار مصون نگاه دارد و به هر قیمتی شده ((سلامتی تان)) را حفظ کند. هموست که شما را وادار می سازد به حسب غریزه فرزندانتان را دوست داشته باشید و آنان نیز این احساس متقابل را تا پایان عمر نسبت به شما حفظ خواهند کرد. این نیروی خارق العاده باطن شما است که اگر زهر مهلکی هم نوشیده باشید آن را از خود دفع می کند و به کرات در طول زندگی این کار را انجام می دهد بی آنکه شما متوجه عظمت این فداکاری شده باشید.

نخستین نکتهای که باید بدان توجه داشت و از اهمیت خاصی برخوردار است اینکه ضمیر لحظهای از فعالیت باز نمی ماند و روز و شب در تلاش و تکاپو است و خواب و غفلت سرش نمی شود، معمار بدن آدمی است لیکن کمتر کسی متوجه این فعالیت شبانه روزی و حرکت خاموش و آرام ذهنی خویش می گردد. انسان بیشتر با شعور و ضمیر آگاه خویش سر و کار دارد نه اعماق ضمیر از یاد برده خود. به این علت بایستی خشت خانه ضمیر را از شادی و نشاط و خوش بینی و

امیدراری پیریزی کرد تا جایی برای افکار یاس آلود و اندوهزا وجود نداشته باشد. زنهار که از فرستادن این قبیل اندیشهها به ضمیر باطن خودداری نمایید.

از یاد نبرید که آب شکل لولهای را که در آن جریان پیدا میکند، به خود میگیرد و آن چه در شما است برحسب طبیعت افکارتان شکل میگیرد و خود را نشان میدهد و این ضمیر شما است که با توجه به حاصل اندیشههایتان شادی و نشاط و سعادت و خوشبینی را در لولههای وجودتان جاری میسازد و یا به عکس. پس به این پدیده باطنی خویش به چشم یار و همراهی شگفتی آفرین و همیشگی بنگرید و آن چه میخواهید در داخل لوله زند گیتان جاری سازید، خود از پیش تعیین نمایید.

## ضمير درمانگر

خانم بیر Bire زن نابینایی بود که توانست با معجزه ضمیر پرقدرت خویش بینائیش را به دست آورد و هم اکنون پرونده پزشکی او در مرکز «لورد» فرانسه وجود دارد و مورد تایید پزشکان عالیمقام آن دیار قرار گرفته است.

در نوامبر سال ۱۹۵۵، مجله «مک کال» در این باره چنین نوشت:

«بارها پزشکان متخصص چشم بعد از معاینه دقیق چشمان خانم بیر اظهار داشته بودند که اعصاب بیناییوی مختلشده و امکان ترمیم و یا درمان ابداً وجود ندارد. اما شگفت آنکه یک ماه بعد از آخرین معاینات به ناگهان خانم بیر قدرت بینایی خود را به دست آورد و این موضوع سر و صدای فراوانی در محافل پزشکی ایجاد کرد.)

بسیاری را عقیده بر این است که خانم بیر در اثر نوشیدن آبهای معدنی و شفابخش ناحیه لورد شفا یافته بود ولی واقعیت امر این است که نیروی نهفته در ضمیر وی او را از نابینایی نجات داد و یک بار دیگر اعجاز قدرت باطن به اثبات رسید. در حقیقت اصل شفا دهنده در اندیشه و باطن او قرار داشت زیرا همان طور که قبلاً بدان اشاره کردیم ایمان و اعتقاد اندیشهای است که در ضمیر نگاهداری و بایگانی میشود و پس از آنکه به صورت اصل پذیرفته شد خود به شکل غیر ارادی پاسخ مثبت میدهد. مورد خانم بير مويد اين مدعا است كه او با اعتقاد و ايمان به اين اصل که در لورد شفا پیدا میکند به آن ناحیه رفت و در آنجا نیروی نهفته و درمان کننده باطنیاش با تمام قدرت به کار افتاد و بینایی را به دیدگانش بازگردانید. نیروی باطنی که توانست چشم کوری را شفا بخشد آیا نمیتواند اعصاب مختل شدهای را ترمیم نماید و بدان حیات دهد؟ این دیگر بسته به میزان اعتقاد و ایمان شخص دارد.

یکی از دوستانم که مبتلا به سرطان ریه گشته بود نحوه درمان خویش را برایم نوشت: «هر روز چند بار دراز می کشیدم و در حالی که از لحاظ جسمی و روحی خود را آرام میساختم با این کلمات به گفت و گو با خویش می پرداختم: «در کف

پاهایم، قوزک پاهایم، ساق پاهایم آرامشی احساس میکنم. در عضلات شکم و در قلبم و در ریدهایم و در سرم آرامشی حس میکنم ؛ سپس به حال خلسه فرو میرفتم و در آن حالت به این حقیقت دست میافتم: فکر تندرستی کامل وجودم را در خود میگیرد و ضمیرم از آن سرشار میشود.»

دوست من از آن بیماری مهلک جان به سلامت به در برد و بار دیگر جهان پزشکی را به شگفتی افکند و او بعد از آن به هر کس که رسید نصیحت کرد که جز سلامتی و نشاط اندیشه دیگری به ذهن نسپارید.

به دوست دیگرم که از فلج کامل در رنج بود و قدرت حرکت و راه رفتن نداشت، توصیه کردم که این فکر را به خاطر بیاورد که معالجه شده و در دفتر کارش به سر میبرد و به تلفنها جواب میدهد و این طرف و آن طرف میرود و خلاصه فکر سلامتی کامل را به ضمیر جاری سازد. او عمیقاً به این نکته ایمان داشت که بایستی این ایده ها را به اعماق ضمیر بسپارد و روی این اصل شروع به ایفای نقش نمود و به خوبی نیز از عهده آن بر آمد. خود را در دفتر کارش می پنداشت که سرگرم کار است و به این ترتیب می خواست به ضمیرش تفهیم کند که کار مثبت به این ترتیب می خواست به ضمیرش تفهیم کند که کار مثبت چگونه است و اینکه خود می دانست ضمیر به سان فیلم عکاسی

چند هفته بدین منوال گذشت. یک روز که پرستار و همسرش از خانه خارج شده بودند تلفن اتاق،او زنگ زد. تلفن در ده متری او قرار داشت و مرتباً زنگ میزد و او توانست خود را بدان برساند و جواب بدهد. نیروی نهفته در ضمیر کار خود را کرده و قدرت درمان کننده خود را به ثبوت رسانده بود.

واقعیت امر این بود که در ذهن این مرد عامل سد کنندهای جای گرفته بود که مانع از آن میشد تا نیروی هدایت و کشش به پاهایش برسد و در نتیجه خود اعتراف می کرد قادر به تکان دادن پاها و مالاً راه رفتن نیست. هنگامی که دقت خود را بر عنصر درمان بخش باطنی متمرکز کرد این نیرو توانست عامل مخرب و مزاحم را از سر راه بردارد و در نتیجه پاها قدرت پیشین را به دست آورد و بار دیگر به راه افتاد.

#### خلاصه نکاتی که باید به خاطر بسپارید:

 ۱- ضمیر شخص تمام اعمال حیاتی بدن را کنترل می کند و پاسخ هر معما و مسالهای را می یابد.

۲\_ قبل از خواب نگاهی به اعماق ضمیر خود بیفکنید و بار دیگر به نیروی اعجازگر آن ایمان بیاورید.

۳- آنچه را به اعماق ضمیر خود میسپارید به صورت تجارب و آزمایشها و رویدادها در خاطرتان نقش خواهد بست. پس مواظب افکار و عقایدی که به ذهن میسپارید باشید و نوع مخرب و سیاه آن را روانه خانه ضمیر نسازید.

 ٤- اصل عمل و عكسالعمل جنبه عام دارد. اگر اندیشه را كنش فرض كنیم، واكنش پاسخ اتوماتیك ضمیر به اندیشه خواهد بود: پس مواظب اندیشههایتان باشید!

۵- اگر به اندیشههایتان امکان بدهید تا در پشت موانع و مشکلات درجا بزند، ضمیرتان نیز ناچار از آن تبعیت خواهد کرد و در نتیجه خودتان را محبوس و محصور در افکار سیاه و نابارور و عقیم خود خواهید ساخت.

۲- اصالت زندگی زمانی در وجود شما سیلان خواهد یافت و سر ریز خواهد شد که شما عمیقاً به این مساله واقف باشید: «من یقین دارم که نیروی ضمیر من که این خواست را در من برانگیخت، هم اکنون آن را برایم انجام خواهد داد.» همین ایمان راه گشای تمام مشکلات زندگی شما خواهد گشت.

۷- شما قادر خواهید بود وظایف اعضای بدن خویش را از قبیل دستگاه گوارش، قلب، تنفس و غیره را تحت کنترل خود در آورید مشروط بر اینکه تشویش و نگرانی و غم و ترس را از خویش دور کنید و ضمیر خود را از شادی و تندرستی و آرامش اشباع سازید تبا وظایف اندامواردهایتان به حال عادی باز گردد.

۸- اگر وجدان آگاه خود را از امید و خوشبینی سرشار سازید،
 ضمیر باطن و نا آگاه وفادارانه به افکار شما پاسخ مثبت خواهد داد.

۹ همواره به فرجام خوش کار بنگرید تا به شگفتی شاهد حل مسائل دشوار زندگی خود باشید. آنچه در ذهن بکارید همان را برداشت خواهید کرد.

# فصل چهارم

#### روان درمانی در دوران قدیم

بشر از ازل همواره به این مساله اعتقاد داشته که قدرتی درمانگر در وجودش نهفته است که میتواند وظایف عادی و حسی پیکر خود را تحت کنترل در آورد و حتی در برخی شرایط موجب تخفیف درد و مرض شود. تاریخ هر تمدنی مثالهای متعددی را در این زمینه میتواند ارائه کند.

در قرنهای نخستین تاریخ تمدن بشر این جادوگران و ساحران بودند که با وقوف بر قدرت درونی و روحی بشر، با بهره گیری از نفوذ خویش، اطرافیان و اهالی قبیله را تحت تاثیر قرار میدادند به هدفهای مثبت و یا منفی خویش نایل میشدند. نیروی شفا دهنده خود را ناشی از ربالنوع یا پروردگار میدانستند و در نتیجه روشهای درمان در سراسر جهان با هم تفاوت می کرد و گاه کار درمان و مداوا با طلسم و سحر و جادو و اوراد و ادعیه همراه می گشت.

فیالمثل در عهد عتیق مرسوم بود که طبیبان آن عصر، که غالباً مذهبی بودند، بیمار را به نوعی خواب مصنوعی (هیپنوتیک) فرو می بردند و قبل از خواب به بیمار تلقین می کردند که خدایان در هنگام خواب به سراغش خواهند آمد و شفایش خواهند داد. هوای اتاق را از عود و مشک و عنبر و سایر گیاهان معطر می انباشتند و جو موجود را برای پذیرش گفتههای خویش آماده می ساختند و شگفت آنکه در پی همین صحنه سازیها بود که معجزاتی به وقوع می پیوست و بیمار شفا می بافت. حال می دانیم که تمام این شگفتیها مرهون نیروی نهفته در ضمیر بیمار و تلقین بود و بس.

به عبارت بهتر حکیم معالج آن دوران به جای ضمیر و باطن بیمار وارد عمل میشد و با تحت تاثیر قرار دادن نیروی تخیل بیمار و تلقین به وی، او را از شر بیماری نجات میداد.

در این جا جا دارد به این نکته اشاره کنیم که در تمام دوران تاریخ تمدن بشری، این قبیل درمانگران در مکتب رسمی درمان، که همان طب است، جایگاه بخصوصی نداشته اند و هنوز که هنوز است علم پزشکی به اینان به دیده تردید مینگرد حال آنکه منکر خدمات ارزنده ای که به بشریت نموده اند، نمی گردد. این جماعت فقط به این مساله ایمان داشته اند که بایستی بیمار را معتقد گردانید که در وجود او نیرویی نهفته که همان خواهد توانست زندگی او را از مرگ و نیستی برهاند و اگر آن سد مخرب در باطن وی شکسته شود قدرت سازنده و درمان کننده، بیماری را از قالب

پیکر او بیرون خواهد انداخت و بار دیگر سلامتی را به وی باز خواهد گرداند. عجیبتر آنکه بسیاری از داروهایی که حکیمان قدیمی تجویز میکردند رابطهای با نوع بیماری نداشت بلکه نیروی حافظه و تخیل و احساس و اندیشه را تیز و تحریک میکرد و به اصطلاح جنبه دماغی داشت نه جسمانی. اما استعمال همین دارو باعث میشد تا بیمار احساس تندرستی در خود کند.

در فصول قبل بیان گردید که دست به دعا برداشتن صرفاً قبولاندن درخواست خود به ذهن است و همین عامل مثبت جنبههای منفی ضمیر را از بین میبرد و راه گشایی میکند. هم چنین اشاره کردیم که قالبریزی اندیشه در ذهن، باوراندن آن به ضمیر و کاشتن آن در مزرعه دل میباشد و این که موفقیت هر خواست ما بستگی تام و تمام به نوع تفکرمان پیدا میکند. گفتیم که هر بذری در این کشتزار بکارید نتیجه آن را به چشم خواهید دید و به همین دلیل به کاشتن تخم شادی و خوشبینی و آرامش دید و به همین دلیل به کاشتن تخم شادی و خوشبینی و آرامش اشارت کردیم که ثمرات نیکویی ببار خواهد داد.

داشتن ایمان نیز از نکاتی بود که در درمان دردها مورد استفاده قرار میگرفت. در این باره مثالی میزنیم:

(میگویند یک روز که عیسی مسیح به خانه برگشت جماعتی از کوران را منتظر خویش یافت. به کنار ایشان رفت و سوال کرد: شما خیال میکنید که من قادر خواهم بود به شما بینایی ببخشم؟ جملگی پاسخ مثبت دادند. آنگاه با دست چشمانشان را لمس کرد و گفت: تا چه اندازه ایمان داشته باشید.

کوران همگی شفا یافتند و بینایی خویش به دست آوردند. مسیح خطاب به ایشان گفت: زنهار که از این واقعه چیزی به کسی مگویید!»

اینک خوانندگان این کتاب میدانند که او چگونه توانسته بود با استمداد از نیروی تلقین ضمیر خفته کوران را به تحرک وادار سازد و با همکاری این نیروی باطنی بیماریشان را شفا دهد. ایمان بیماران عامل شفا دهنده و درونی است که معجزاتی شگرف انجام میدهد و دعاهایشان را اجابت میکند و چه بسا در طول قرون و اعصار هزاران هزار بیمار رو به مرگ با همین روش درمانی ساده معالجه شدند و از کام مرگ رستند.

جالب اینکه مسیح به کوران زنهار میدهد که از شفا یافتن خود چیزی به دیگران نگویند. او میداند که با این کار تخم شک و تردید در دل ناباوران و شکاکان خواهد کاشت و معجزه او را به میل خود تعبیر و تفسیر خواهند کرد.

در تمام ازمنه و دورانها، این قبیل حکیمان با بهره گیری از عامل باطنی بیمار اعتقاد او را برمیانگیختند و درمانش می کردند و در این مورد با کمک ضمیر بیمار و پسراندن عامل مخرب ذهنی، به تلقین افکار خویش می پرداختند و در نهایت این ایمان از هر دو طرف بود که نهال امید را به ثمر می نشاند.

در بسیاری از مکانهای مقدس و کلیساها و مساجد، در طول قرون و اعصار، معجزاتی از این دست به کرات دیده شده است. من خود یک بار که به ژاپن و به معبد مشهور («دیابوتسو»)

رفته بودم. مجسمهای غول آسا به طول ۲۲ پا از بودا دیدم که زیارتگاه پیر و جوان بود و بازدید کنندگان از سراسر دنیا به زیارت می آمدند و نذورات خود را می آوردند. در آن جا شاهد راز و نیاز دختری جوان بودم که در عالم خلسه فرو رفته بود و زیرلب دعایی می خواند. راهنمایم دعای آن دختر را که دو پرتقال هم در پای مجسمه نهاده بود برایم ترجمه کرد و گفت که او تا چندی قبل فاقد نیروی تکلم و صدا بود. مدتها با امید و اعتقادی فراوان به پای مجسمه بودا می آمد و به دعا خواندن می پرداخت. اصل این بود که او توانست آتش امید و ایمان را در خود تیز کند و ضمیر باطنش به ایمانش پاسخ مثبت داد تا عاقبت نیروی تکلمش را بدست آورد و این همان چیزی است که بدان نام معجزه نهاده اند.

یکی از اقوام خود من که در استرالیا به سر میبرد مسلول گردید و در بستر بیماری افتاد و روزبروز حالش وخیم تر شد. پسر جوانش که در اروپا به سر میبرد با شناختی که از روحیه پدر داشت به استرالیا پرواز کرد و به عیادت او رفت. قطعه چوبی همراه با یک حلقه معمولی به پدر داد و در گوشش گفت:

این را از کشیشی به مبلنغ پانصد دلار خریده است. کشیش میگوید این چوب قطعهای از صلیبی است که مسیح بر دوش داشت و این حلقه تبرک شده هم تا به حال جان بیماران زیادی را از چنگال مرگ نجات داده است.

پدر هر دو را گرفت و بوسید و تا صبح روز بعد که به کلی

۷۸ قدرت فکر

تبش افتاد از خود جدا نکرد. پزشکان چندی بعد با شگفتی اطلاع دادند که هیچ اثری از بیماری در او به جای نمانده است. عجیبتر آن که پسرش بعدها اعتراف کرد که آن تکه چوب را از زمین برداشته و آن حلقه انگشتری را به مبلغ ناچیزی از یک عتیقه فروش خریده بود.

حال متوجه می شوید که از آن چوب و حلقه انگشتری کاری ساخته نبود بلکه این قدرت ایمان نهفته در اعماق ضمیر پیرمرد بیمار بود که امید درمان را در وی برانگیخت و بیماری را از وجود او بیرون راند. جالب اینکه بیمار شفا یافته هر گز از این ترفند آگاه نگردید زیرا در این صورت مجدداً بیماریش عود می کرد و این بار در اثر اندوه و افسردگی جان می سپرد. او بعد از آن ماجرا تا پانزده سال دیگر به خوبی و خوشی زندگی کرد و سرانجام در سن هشتاد و نه سالگی جان به جان آفرین تسلیم نمود.

اینک یک بار دیگر اصول اساسی مباحثی را که مورد بحث و تفسیر قرار دادهایم مرور میکنیم:

وظایف و اعمال روحی یا نفسانیات ما از پیچیدگی خاصی برخوردار است و به هر حال هر کس دارای دو ضمیر بیدار و خفته است. ضمیر خفته که از لحاظ طبقهبندی در قسمت زیرین ضمیر بیدار یا وجدان آگاه قرار دارد معمولاً پیرو و تابع قدرت تلقین است و به شدت تحت تاثیر آن واقع می شود در ضمن، همین ضمیر نظارت مطلق و کامل بر وظایف و اعمال و شرایط و

احساسات بدن را به عهده دارد.

اینک میدانیم که نیروی تلقین قادر است نشانهها و آثار امراضی را که درمان گردیده و جسم از آن پاک شده است، بار دیگر به بدن بازگرداند (در حالت هیپنوز یا خواب مصنوعی). به عنوان مثال در این گونه حالات بیمار دچار عارضه تب میشود و صورتش گلگون میگردد و لرز میکند و خلاصه به تبع از نوع تلقینی که میپذیرد دچار آن بیماری خاص میگردد. یا اگر به سوژه تلقین شود که فلج شده و قدرت راه رفتن ندارد بیگمان هم چون افلیجی زمین گیر میگردد. یا فنجانی آب زیر بینی او بگیرید و به وی تلقین کنید: ((این یک جام پر از فلفل است)) (بو میکشد و به عطسه میافتد! درباره علت این عطسه زدنها و فنجان آب و غیره چه نظری دارید؟)

یا اگر سوژهای که به گرده گل حساسیت دارد به هنگامی که در حالت هیپنوز است زیر بینی او یک فنجان خالی و یا یک گل مصنوعی بگیرید و به او تلقین کنید که گرده گل است، آنگاه خواهید دید که همان عکسالعمل هایی را که معمولاً در مقابل گرده گل نشان می داد، در این مورد نیز ابراز می دارد. به این ترتیب آشکار می شود که منشاء بیماری چنین شخصی مغزی و روانی است و در نتیجه درمان و شفای وی نیز بایستی از راه مغز و روان صورت گیرد و مالاً تمام راه ها به ضمیر و اعماق آن مربوط می شود که قبلاً در آن باره اشاراتی داشته ایم.

فرض کنید یکی از انگشتانتان را میبرید. نگاهی به آن

می اندازید و در دل می گویید: ((خودش خوب می شود!)) این خوب شدن بستگی به قانون طبیعی یا قانون ضمیر خفته دارد که محافظت از وجود نیز بدان بسته است یا بهتر است بگوئیم که اصل صیانت ذات یکی از نخستین اصول طبیعت است و قوی ترین غریزه شخص ، یکی از نیرومند ترین تلقین های فردی را باعث می شود.

# تئورىهاى گونا گون درباره تلقين

در باب معالجه امراض تئوریهای متفاوتی از جانب دانشمندان و پزشکان ارائه شده است و بدیهی است که هر صاحب نظریهای فرضیه خود را موجهتر و برتر از دیگران دانسته و با ذکر دلایل و مدارک بدان استناد میجوید.

به عنوان مثال فرانتس آنتون مسمر Franz Anton Mesmer پزشک اتریشی (۱۷۳۱ - ۱۸۱۵) که در پاریس زندگی می کرد با قرار دادن آهنربا بر روی بدن بیمارانش، آنها را معالجه می نمود و یا با خورده شیشه و براده آهن روشهای درمانی خود را به کار می گرفت. پس از آن یک باره این نوع معالجه را به کناری نهاد و اعلام کرد که بهبود بیمارانش صرفاً به دلیل «مغناطیس حیوانی» بوده که بر آنان موثر افتاده است.

از آن پس با استفاده از هیپنوتیزم یا مسمریم به درمان بیمارانش پرداخت، حال آنکه سایر پزشکان عقیده داشتند که اساس معالجات او بر پایه تلقین استوار بوده است نه چیز دیگر. اکنون این مسأله به ثبوت رسیده که تمامی روانشناسان، روانکاوان و کسانی که به نحوی از انحاء با مسالهای به نام روان درمانی سر و کار دارند با بهره گیری از ضمیر و آن هم ضمیر خفته و نهان شخص به موفقیتهایی نایل گشتهاند. فر آیند هر معالجه بستگی تام و تمام با وضع روحی مشخص و مثبت و وضع دماغی و نحوه اندیشه و اعتقاد شخص بیمار دارد. این امید و ایمان بیمار است که به یاری ضمیر باطن نیروهای خفته را بیدار میکند و به مقابله و دفع بیماری گسیل میدارد. پس آن چه شفا می بخشد نیروی ضمیر باطن در نفسانیات شخص بیمار است. حال انتخاب روش و تئوری با خودتان است. همین ایمان شما را درمان خواهد کرد.

## افكار پاراسلز

فیلیپ پاراسلز Paracelse پزشک و شیمیدان شهیر سوئیسی (۱۶۹۳ - ۱۵۶۱) یکی از حکیمان حاذق عصر خود به شمار میرفت. گفته حکیمانه او در باب ایمان و تلقین چنان مشهور است که هنوز که هنوز است تازگی و طراوت خود را از دست نداده. پاراسلز می گفت: ایمان و اعتقاد شما ـ درست یا غلط ـ هر چه می خواهد باشد، نتایج آن را دریافت خواهید داشت. اگر به (سن پیر) Saint Pierre عشق می ورزید و به وی ایمان دارید یقین بدانید که از مجسمه او نیز همان را که از خود وی انتظار داشتید، بدانید که از مجسمه او نیز همان را که از خود وی انتظار داشتید، به دست خواهید آورد. این گفته هر چند به نظر اغراق آمیز و

خرافات گونه جلوه میکند ولی از این نکته غافل نباید گردید که ایمان میوه تلخ و شیرین خود را به بار خواهد آورد و هر چه کاشتهاید همان را درو خواهید کرد.

فيلسوف ايتاليايي قرن شانزدهم پيترو پومپوناتسي Pietro Pomponazzi دانشمند معاصر پاراسلز این نظریه را به گونهای دیگر بیان میکند: (رما قادر خواهیم بود به سهولت آثار و عواقب شگفتانگیز اعتماد به خویش و نیروی تخیل را مشاهده نماییم به ویژه آنکه اگر این دو خصلت در بین افراد و فردی که آنها را بکار میگیرد مشترک و همسان باشند. آیا میدانید که افسانه بیمارانی که در اثر اعتقادشان به ناگهان شفا یافتماند ساختگی نیست و غالباً چنین وقایعی در گوشه و کنار جهان روی داده است؟ آری اینان افرادی معتقد و با ایمان بودهاند و همین امر وقوع معجزه را باعث گشته است. این شیادان و ناباورانند که ممکن است استخوانهای پوسیدهای را در مکان مقدسی بگذارند و آن را بازمانده پیکر مقدس فلان قدیس نسبت دهند و پولی هم به جیب بزنند ولی بیمار با ایمانی که بدان مکان در خویش مییابد بیتوجه به این حقهبازی خود را شفا یافته میبیند چون ایمانش به وي چنين تلقين كرده است.

حال اگر کسی به آب متبرک فلان چشمه و فلان معصومزاده قلباً اعتقاد دارد و از او شفا میطلبد یقین داشته باشد که نیروی رها شده از ضمیر نهان به یاریش میشتابد و او را در بر آوردن خواستهایش کمک می کند.

### تجارب برنهايم

هیپولیت برنهایم Hippolyte Bernheim استاد دانشگاه پزشکی نانسی در فرانسه (۱۹۱۰ ـ ۱۹۱۹) موضوع درس خود را در باب تلقین پزشک به بیمار قرار داده بود.

برنهایم در کتاب خود تحت عنوان ((تلقین درمانی) شرح میدهد که چگونه یکی از بیمارانش که دچار فلج زبان گشته و نمی توانست آن را تکان دهد و هیچ مداوا و معالجهای در مورد وی سودمند نیفتاده بود توانست با کمک تلقین شفا پیدا کند.

یک روز طبیب معالجش به وی مژده داد که به ابزار جدیدالاختراعی دسترسی پیدا کرده که با کمک آن خواهد توانست او را درمان نماید. سپس میزانالحرارهای را که در دست داشت در دهان وی گذاشت. بیمار به خیال اینکه این همان آلت نوظهور است چنان خوشحال شد که بی اختیار فریاد کشید:

## \_ مىتوانم زبانم را حركت بدهم!

برنهایم اضافه می کند که ما موارد مشابهی بین بسیاری از بیماران خود داشتهایم و تعریف می کند که یک روز دختری به نزد من آمد و اظهار داشت از یک ماه پیش نیروی تکلم خود را از دست داده است. او را به دانشجویانم نشان دادم و گفتم در این گونه مواقع شوکهای الکتریکی همراه با تلقین بسیار کارساز خواهند بود. آنگاه به دنبال اسباب و ابزار مخصوص فرستادم و آن را به زبان دخترک وصل کردم و به او گفتم هر چه می گویم تکرار کند. شروع به تلفظ حروفی چون ((آ، ب)) و کلمه ماریا

کردم. او بدون ناراحتی تکرار کرد و بی آنکه تپقی بزند و یا به لکنت زبان بیفتد با روانی شروع به صحبت نمود. بار دیگر قدرت تکلم خود را به دست آورده بود.

برنهایم میافزاید جالب اینکه در آن مدت از ابزار مزبور هیچ استفادهای نکرده و تنها وانمود به این کار کرده و فقط. انگشتانم را روی زبان او نهاده بودم!

برنهایم در این جا به قدرت ایمان و امید در بیمار اشاره میکند و آن را به عنوان عامل شفابخش بیماری برمیشمارد و معتقد است نیروی تلقین بر ضمیر بیمار تاثیر میبخشد و معجزه به وقوع میپیوندد.

پروفسور هودسن Hudson در کتاب «اصول پدیدههای روانی» چنین مینویسد: «با نیروی تلقین میتوان خونریزیها و جراحاتی در بدن بیماران بوجود آورد.»

دکتر بورو Bourru بیمار خود را به حال خواب هیپنوز فرو برد و به او تلقین کرد:

- ((ساعت چهار بعدازظهر امروز، پس از این که از خواب مصنوعی بیدار شدید به دفتر کار من میروید و پشت میز دست به سینه مینشینید آنگاه از بینیتان خون جاری خواهد شد.)

درست در راس ساعت مقرر مرد جوان تمام آن اعمال را که به وی تلقین شده بود انجام داد و چند قطره هم خون از بینیاش آمد.

یک بار دیگر همین پزشک دست به آزمایش دیگری زد. با

نوک تیز قلمی نام بیمار را بر دو ساعد او نوشت و با هیپنوتیزم به وی تلقین کرد که ((ساعت چهار و نیم امروز شما میخوابید و از محل تماس قلم با پوست دستتان خون بیرون خواهد زد و نام آن با حروف قرمز منقوش خواهد شد!) در ساعت معهود بعد از اینکه بیمار به خواب رفت از جای حروف روی دستش قطرههای خون بیرون زد و شگفت اینکه آثار آن تا چند ماه بعد هم چنان بر دستهای او دیده میشد.

آن چه را که در بالا برشمردیم نمونههای منفی جنبههای تلقین نفس بودند و اینکه عنان دل به دست کس مسپار و تنها به ندای عقل خویش گوش هوش فراده!

## خلاصه نكات مهم و مفيد

۱ به خاطر داشته باشید که قدرت درمان کننده و نیروی شفابخش در خود شما است.

۲ از یاد نبرید که ایمان شخص بهسان دانه ای است که در زمینی کاشته می شود و هر کسی آن چه را کشته درو می کند. پس دانه امید در دل بنشانید و آن را با شادی و خوش بینی بار آورید و ثمرهاش را بچشید.

۳ هر ایدهای در سر داشته باشید در صورت ایمان شاهد تحقق آن نیز خواهید شد (خواه نوشتن کتابی باشد و یا پروژه و اختراع و یا طرح ابتکاری و غیره)

۸٦ قدرت فكر

اید هنگامی که برای دیگران دعا می کنید یقین داشته باشید که نمونههای منفی موجود در ضمیر او در اثر گرایش باطنی شما از بین خواهند رفت.

۵ معالجات همراه با اعجازی که غالباً شنیده می شود همان ایمان راسخ و تلقینی است که ضمیر را تحت تاثیر قرار می دهد و نیروی شفا دهنده وجود را آزاد می سازد.

۹- منشا هر بیماری از روح و فکر آدمی است. هر عارضه جسمی
 ابتدا در روح ماوا می کند و بعد به سراغ جسم می آید.

۷ عوارض و آثار هر بیماری درمان شده را میتوان با تلقین هینوتیک مجدداً به وجود آورد و این نیز یکی دیگر از شگفتیهای اندیشه است.

۸\_ یکی از فرایندهای درمانی ایمان است و یکی از نیرومندترین شفا
 دهندگان ضمیر خود شخص است.

۹ حتی اگر هدف شخص صواب یا ناصواب باشد، باز نتایجی از آن به دست خواهد آمد. ضمیر نهان هر کس جوابگوی اندیشههایش می گردد. اگر اندیشه را به صورت ایمان ذهنی در آورید دنیا به مراد دلتان خواهد گشت.

# فصل ينجم

## روان درمانی در دوران اخیر

علاج جسم بیمار همواره در مدنظر پزشکان قرار داشته است. اما بر سر یافتن عامل شفابخش، تردید و اظهار نظرها بیشمار میباشد. اینک روانشناسان و طبیبان بعد از قرنها تجربه به این نتیجه رسیدهاند که ضمیر هر کس از چنان نیرویی برخوردار است که خواهد توانست بر بسیاری از امراض صعبالعلاج فایق آید و شگفتیها بیافریند.

همان طور که قبلاً به این ضربالمثل اشاره گردید: ((دکتر مداوا میکند و خدا شفا میبخشد) کار روانکاوان و روانشناسان و پزشکان عصر حاضر در این خلاصه شده است که بر موانع ذهنی بیمار غلبه کنند و نیروی شفابخش را در او آزاد سازند بقیه کارها به خودی خود حل خواهد شد و سلامتی از دست رفته بار دیگر به پیکر بیمار باز خواهد گشت. حتی جراح از لحاظ فیزیکی و جسمی آنچه را که سد راه نیروی شفا دهنده گشته بر می دارد و

آنگاه وظایف دستگاههای بدن به حال عادی برمیگردد. این نیروی مقتدر شفا دهنده در نزد افراد با مذاهب و طرز فکرهای مختلف اسامی گونهگونی پیدا میکند مثل خدا، طبیعت، زندگی، هوش خلاقه و قدرت نفس و غیره...

حال باید دید چگونه میتوان بر این موانعی که در سر راه حیات ما به وجود میآید و جنبههای عاطفی و احساسی و فیزیکی و روانی دارد، غلبه کرد و آنها را از میان برداشت. طرز عمل به این ترتیب است که نیروی شفا دهندهای که در اعماق وجود ما آشیان کرده، توسط خود ما و یا به تلقین شخصی دیگر، آزاد میشود و بیماری را از تن میراند، این اصل کلی در هر کس، با هر عقیده و هر رنگ و نژاد، یک سان عمل میکند. شعور باطن شخص در هنگام سوختگی یا بریدگی، وظیفه دیگری جز اینکه بیاری او بیاید، نخواهد داشت و برای آن فرقی نمیکند که مخدومش چگونه فکر میکند و یا به چه مذهب و فرقه و کلیسایی تعلق دارد.

روان درمانی مدرن بر پایه این واقعیت شالوده ریزی شده که هوش و نیروی بیکران ضمیر از ایمان شخص تبعیت میکند، نخستین روشی که بیمار سالهای اخیر به کار میبندد این است که به اتاق خود میرود در را میبندد و با خویش خلوت میکند و فکر و ذکرش را متوجه نیروی اعجاز گر شفا دهنده باطن خود می سازد. سپس در ذهن را به روی هر مشغولیات دیگر میبندد و میکوشد تا هیچ چیزی نظر آن را به خود جلب نکند و بعد

آرامانه و به طور مثبت خواستها و تمنیات خود را روانه ضمیر میسازد و در ضمن مواظب است که روح و اندیشهاش دستخوش تفرقه و پراکندگی نشود.

نکته مهمی که باید به خاطر سپرد این است که نتیجه کار را پیش خود مجسم نمود و آرزوها را صریح و روشن به ضمیر داد و واقعیت را سنجید و ارزیابی کرد. هر کس باید بداند چه میخواهد و حد و مرز خواستهایش تا کجا است؟

## اصول حیات و قواعد هستی

در تمامی جهان هستی تنها یک اصل کلی بر اعمال و وظایف جانداران و نباتات و جز اینها ناظر و حاکم میباشد و همین است که دنیا و کائنات را میسازد و آن را دگرگون و متکامل میکند. از سگ و گربه و باد و درخت و گیاه و هر چه در زیر و بالاست از آن اطاعت میکنند و از همین جا زندگی جانداران و بشر و گیاهان و مواد معدنی و ... شکل میگیرد و غرایز و قوانین رشد به وجود میآید. انسان به این اصل زندگی شعور دارد و در صورتی که بتواند آن را به سود خویش در حرکت آورد، خواهد توانست از آن بهره نیز بجوید.

غرض از برشمردن این مطالب آن بود که بهرهجویی از این نیروی جهانی با شیوهها و تکنیک های مختلف امکانپذیر است ولی استفاده از نیروی درمانگر وجود فقط از یک طریق میسر میباشد و آن هم داشتن ایمان و اعتقاد است. قدرت فكر

#### اصل ايمان

تمام مذاهب بر پایه ایمان اصول خود را بنا کردهاند. هر کس برحسب طرز تفکر و میزان سواد و معلومات و علایق و فرهنگ و آداب و رسوم، گرایشهای مادی و معنوی پیدا می کند و درباره فرد در جامعه و زندگی و جهان و غیره نظریاتی ابراز میدارد اما جهان بینی خاص خود را به موجب اعتقادی که دارد بیان می کند و یا از ادای آن سرباز می زند و افکار و عقایدش را برای خویش (در دل) نگاه می دارد.

ایمان تبلور اندیشه شخص است که برحسب نیروی باطن در مراحل مختلف زندگی جلوههای متفاوتی پیدا میکند. مثال واضح تری میزنیم: اگر از چیزی یا کسی وحشت دارید و فکر میکنید که ممکن است به شما صدمه بزند دچار اشتباه شدهاید چون این خود شما هستید که این اندیشه را در ذهنتان نشاندهاید و اگر هم این پیشبینی روزی صورت وقوع به خود بگیرد یقین داشته باشید عامل آن خودتان بودهاید.

در این جا بد نیست به این نکته اشاره کنیم برای غلبه بر مشکلات و یا بیماریها بایستی به نحو یکسانی عمل نمود. فرض کنید که میخواهید کار مهمی را به انجام برسانید. در پس زمینه افکارتان و در اعماق ضمیرتان عوامل مزاحمی لانه کردهاند که راه را بر تصمیمهای درست و یا نابهجایتان میبندند. پس نخستین کاری که باید بکنید اینست که آن موانع را از سر راه بردارید و به اصطلاح افکار پوچ و سیاه را از سر برانید تا بتوانید با عزم

راسخ به مقابله با دشواریها برخیزید.

در این گونه مواقع بسیاری از افراد دست به دعا برمیدارند و بار خود را سبک تر میسازند حال آن که همان طور که قبلاً نیز بدان اشاره کردیم دعا کردن به مفهوم به زبان آوردن خواهشهای دل و تمنیات قلبی است و کسان بیشماری را دیدهایم که با لحنی غرور آمیز اعلام میکنند: «دعای من ردخور ندارد و حتماً مستجاب میشود!» آری اینان بهاینکه خود بدانند (شاید هم می دانند) از نیروی تلقین بهره میجویند و به آرزویشان نیز میرسند. به عبارت بهتر کسی که دست به دعا برمیدارد بار دیگر نیروی باطن خود را به پاری میطلبد و از او میخواهد از قدرت بیکران خویش استفاده نماید و مثلاً بیماریش را علاج کند و یا راهحل درستی پیش پایش گذارد. به او نهیب میزند که ترسها و دلهرهها را از خانه دل بيرون بريزد و شهامت از دست رفته را به وی بازگر داند. همین اندیشمهای امیدبخش تمامی تردیدها و هول و هراسها را از اعماق باطن به بيرون ميراند و آنگاه احساس میکند که دنیا پیش چشمش روشنتر شده است. راهحلهای گونهگونی به نظرش میرسند و از همین جا زندگیش ورق تازهای میخورد و رنگی دیگر مییابد.

به یقین خواننده گرامی تا به حال متوجه تفاوت آشکار بین ایمان مذهبی و سیاسی و غیره با آن چه در این جا از آن به عنوان ایمان یاد میکنیم، گشته است. ایمانی که در این جا از آن گفتگو می شود رابطه متقابل ضمیر آگاه و ضمیر نهان یا شعور باطن را

مکشوف میسازد و این که چگونه این دو پدیده نفسانی بایستی دست به دست هم بدهند و با کمک هم عوامل و افکار مزاحم را از سر بیرون بریزند و به جای آن بذر امید و شادی بکارند.

اصولاً روشهای روان درمانی متفاوت است و هر بیمار و هر پزشک با شیوههای خاص خود آن را به کار میگیرد. جادو گر قبایل بومی با خواندن اوراد و ادعیه مخصوص اهریمن بیماری را از جان مریضش دور میکند: برخی دیگر به دعا و طلسم و تبرک و نذر و نیاز متوسل میشوند و خلاصه هر روشی که بتواند به بیمار القاء نماید که با آن خواهد توانست بر بیماریش غلبه کند، در صورتی که لطمهای دیگر به جسم و جانش نزند، مشروع خواهد بود. دست کم این است که ترس و اضطراب مرگ و هول مرض را از او دور میکند و آرامشی و اطمینانی به وی می میخشد که خود در بهبودی و دفع مرض موثر خواهد بود.

فرانتس مسمر در سال ۱۷۷٦ اعلام کرد با ورقههای مغناطیس بیمارانش را معالجه می کند. ادعای او سر و صدای زیادی به پا کرد. بعدها دست از این مدعای خود برداشت و تئوری مغناطیس حیوانی را پیش کشید و این که شفای هر بیمار به میزان ایمانی که به نحوه معالجه داشت، بستگی پیدا می کرد.

درمان مسمر با مغناطیس حیوانی هیاهو و جنجال فراوانی در محافل علمی و پزشکی جهان به وجود آورد تا به جایی که دولت فرانسه ناچار شد کمیسیونی متشکل از پزشکان و دانشمندان آن دوران، از قبیل بنیامین فرانکلین و اعضای آکادمی علوم را مأمور

رسیدگی به این قضیه نماید. اعضای کمیسیون مزبور بیماران او را مورد معاینه قرار دادند و صحت مداوای مسمر را تایید کردند و ایرادی بر وی وارد نیامد و تنها به این نکته اشاره گردید که معلوم نیست بیماران دکتر مسمر طبق روش ادعایی نامبرده یعنی با مغناطیس حیوانی درمان شده باشند ولی در عین حال کمیسیون نظر میدهد که اینان تماماً به نحو احسن معالجه شدهاند و از بیماری قبلی در ایشان اثری نیست.

چندی بعد از آن مسمر تبعید گشت و در سال ۱۸۱۵ رخت به سرای باقی کشید. چند ماه پس از آن دکتر برید از منچستر ضمن رد روش درمان مسمر با مغناطیس حیوانی مدعی گردید که دکتر مسمر نه تنها بیمارانش را با مغناطیس حیوانی که معتقد بود در تن خود از آن فراوان دارد، معالجه نمی کرد بلکه فقط آنها را به خواب مغناطیسی فرو می برد و با تلقین به درمانشان می پرداخت. دکتر برید اعلام کرد که هر بیماری را می توان در خواب هیپنوتیک فرو برد و آن چه می خواهد به او تلقین کرد و هر چه را کمه مسمر به قدرت مغناطیس حیوانی منتسب ساخته بود، از خواب مصنوعی نیز ساخته است.

اکنون آشکار است که بسیاری از این معالجات در نتیجه نیروی تخیل بیماری که تحت تاثیر تلقین سلامتی قرار گرفته، به مرحله تحقق میرسد. اما اکنون میدانیم که در آن دوران نیروی ایمان به صورت کور وارد عمل میشد و کس نمیداند چگونه بیمار شفا می یافت.

#### ایمان ذهنی چیست؟

به خاطر می آورید که در صفحات قبل درباره روح ذهنی یا ضمیر نهان سخن گفتیم و به این مساله اشاره کردیم که ضمیر مزبور تابع روح عینی میباشد و در نتیجه تحت تاثیر سخن دیگران و یا تلقین ایشان قرار می گیرد و افزودیم که اعتقاد عینی شما هر چه می خواهد باشد (خواه منفی یا مثبت) ضمیر نهان مالاً توسط تلقین تحت کنترل قرار می گیرد و آرزویتان جامه عمل می پوشد.

اصل لازم برای معالجات روانی، اصلی است کاملاً ذهنی. در مورد معالجه جسم بایستی اصل توامان ضمیر آگاه و ضمیر باطن را متفقاً مورد نظر قرار داد. با این حال در هنگامی که مثلاً میخواهید تمدد اعصاب کنید و یا به حالت آرامش فرو بروید این هر دو را فعالانه به یاری بخوانید. در حالت چرت و خواب مصنوعی حالت غیر فعال ذهن ترجیح دارد.

چندی قبل مرد جوانی به دیدنم آمد و گفت:

اخیراً مرایک استاد دانشگاه معالجه کرد. ولی او به من گفت که همان طور که ماده وجود ندارد، بیماری هم وجود ندارد. ابتدا باور کردن گفته او مشکل مینمود اما بعد از تحقیقات لازم به این نتیجه رسیدم که حق با او است زیرا تا آن زمان من خود را شدیداً بیمار میپنداشتم ولی به هر پزشکی مراجعه می کردم هیچ اثری از ناخوشی درمن تشخیص نمی داد. اما وضع روحیم چنان بود که سخنان هیچ کس را در مورد این که از

سلامتی کامل برخوردارم قبول نمی کردم. سرانجام به پروفسور مزبور مراجعه کردم. او ابتدا از گفتههای آرامش دهنده و تسلی بخش استفاده کرد و مرا وادار ساخت تا آسوده و آرام به روی تختی دراز بکشم و نیم ساعتی استراحت کنم و حرفی نزنم و فکری به سر راه ندهم. خود نیز به روی تخت دیگری دراز کشید. بعد از آن حدود سی دقیقه به من تلقین کرد که هیچ بیماری ندارم و سلامت و تندرست هستم پس از آن مدت نفسی به راحتی کشیدم و برای اولین بار احساس کردم که هیچ گونه مرضی ندارم.

فهم مطالب ساده است. ایمان ذهنی بیمار خیالی به هنگام معالجه از تحرک بازمانده بود ولی تلقینات پروفسور در اعماق ضمیر او جایگزین گشته و دو حالت ذهنی به هم مرتبط.شده بودند.

#### معالجه از راه دور

فرض کنیم که شما در شهری و مادرتان در شهر دیگری زندگی میکند و بیمار است. کاری از دستتان برنمی آید جز آن که از ته دل دعا کنید و سلامتی او را آرزو نمایید. نگران نباشید اصل خلاقه مغز (شعور باطن) به کمکتان خواهد آمد و وظایفش را انجام خواهد داد. درمان روحی شما به ضمیر مادر میرسد زیرا در این مورد فقط یک روح خلاقه وجود دارد. اندیشههای شما درباره تندرستی و نشاط و سر زندگی از میان همین روح ذهنی سر

۹۶ قدرت فکر

ریز میشود و بر اساس اصل حیات شفای مادر را موجب میگردد.

در مساله روح بشر نه زمان مطرح است و نه مکان. همین روح است که به یاری مادرتان، در هر نقطهای از کره خاک، میرسد. روح جهانی بشر در همه جا حاضر و ناظر است و این بار مساله درمان از راه دور مطرح نیست. درمانی که شما با دعایتان بدان دست زدید حرکت آگاهانه اندیشه شما است و به همان اندازه که آرزوی سلامتی و رفاه و آسایش او را میکنید یقین داشته باشید این خواستتان بر آورده خواهد شد و نتایج دلخواه به دست خواهد آمد.

اینک مثالی دیگر از نحوه معالجه راه دور می آوریم. یکی از دوستانم که بانویی فاضل و استاد دانشگاه است تعریف می کرد که مادرش دچار بیماری لخته خون در عروق قلب شده بود و بیش از بیماری خود از ترس مرگ رنج می برد و همین موضوع درمان او را با اشکال مواجه می ساخت. به عبارتی وضع جسمانی وی بازتاب اندیشه هایش بود که گویی بر پرده سینمای مغزش به نمایش درمی آمدند. من می دانستم برای تغییر تصاویر مغزی او بایستی نمایش را تغییر داد. به خود گفتم این منم که باید حلقه فیلم او را عوض کنم و به جای آن از امید و شادی و تندرستی تصویر هایی نشانش بدهم. با پزشکان معالجش تماس گرفتم و خواستهایم را به زبان آوردم و همگی توانستیم تمامی سلول ها و ذرات پیکر او را از افکار امید بخش سرشار سازیم. قبل از آن

جملگی معتقد شده بودیم که هر بیماری علاج پذیر است و گرنه امید درمان از بین میرود. عشق و زندگی بر ترس و مرگ چیره شد و مادرم بار دیگر تندرستی و نشاط خود را به دست آورد.

این مورد یکی از انواع نادری بود که دختر با شناختی که از روحیه مادر داشت توانست به طور غیر مستقیم و از راه دور در درمان او موثر واقع شود.

یکی از دوستان روانشناسم برایم تعریف کرد که چگونه توانست از شر بیماری سل که یک ریماش را مورد حمله قرار داده بود، خلاص شود. او گفت شبها هنگام خواب که به بستر میرفت با لحن شمرده و آرامی به خود میگفت: «هر سلول، هر بافت، هر عضله ریه من دارد سالم میشود.» او خود میدانست سخنانی که به زبان میراند با واقعیت منطبق نیست اما همین تلقین کار خود را کرد و در یک ماه بعد اثری از عفونت در ریه او باقی نماند و آزمایشهای مکرر این را به ثبوت رساندند.

از او سوال کردم چرا هنگام خواب این کلمات را تلقین میکند. میخواستم انگیزه وی را درباره این روش درمانی بدانم. در جوابم گفت: «عمل نمایشی و تصویری ضمیر در تمام مدت خواب ادامه می بابد. پس هر چه آرزو دارید قبل از خواب به ذهن بدهید و راحت بخوابید»، پاسخ عاقلانهای بود. دوست من با ایده سلامت بودن به بستر می رفت، بقیه کارها را ضمیر روبراه می کرد.

توصیه من به شما اینکه هر گز از ناراحتیها و دردها و غم و

غصمهای خود صحبت نکنید و آنها را بزرگ نسازید و از کاهی کوهی درست نکنید که بر سر خودتان خراب خواهد شد. هول و هراس شما از ناشناختمها باعث می شود تا آنها در ذهن و ضمیر شما صورت واقعیت پیدا کنند و روز و شبتان را سیاه سازند. خود بمسان باغبانی که شاخمهای خشکیده و بی بر و بی حاصل را از تنه درخت هرس می کند افکار سیاه و درد و رنج هایتان را با تبر اراده و امید از پیکر وجودتان قطع کنید و بدور بریزید.

اگر دایماً از اندوه و دردها و ناخوشی هایتان ناله و فغان سرمی دهید راه را بر جلوه های نمایشی ذهن و ضمیرتان می بندبد و مانع از آزاد شدن نیروی شفابخش وجودتان می گردید. وانگهی طبق قانون روح، تخیلات شما شروع به شکل گرفتن می کنند و مثال معروف «از آن چه می ترسیدم بر سرم آمد» صورت واقعیت پیدا می کند. پس روح خود را از حقایق روشن و شاد سرشار سازید و به استقبال روشنایی عشق بروید.

#### خلاصه مطالب

 ۱- از این نکته آگاه باشید که معالجه چگونه و به چه نحو ممکن خواهد شد. یقین داشته باشید اوامر صادره به ضمیر نهان روح و جسمتان را درمان خواهد کرد.

۲- با برنامهریزی دقیق خواستهای خود را روانه ضمیر نمایید تا آنها

را در خود ضبط کند.

۳ هدف خود را در نظر بگیرید و واقعیت را ارزیابی نمایید. با پشتکار به هدف خود نایل خواهید شد.

٤- به مفهوم ایمان پی ببرید. بدانید که ایمان جز اندیشه شما نیست و بنابراین هر چه می اندیشید همان را خلق می کنید.

۵- هرگز به بیماری و بدبختی و درد و رنج نیندیشید که به سراغتان خواهد آمد. بیشتر به فکر خوشبختی و تندرستی و شادی و امید باشید.

۲- افکار عالی و آرمانهای والا را به سر راه دهید. از پستی بپرهیزید.

۷ طرح و ایده و تصویر روشنی را به ضمیر بدهید و از لحاظ عاطفی و ذهنی خواستهای خود را در آنها متمرکز سازید. این همان دعایی است که مستجاب می شود.

۸- همواره به خاطر داشته باشید که اگر واقعاً میخواهید شفا پیدا
 کنید می توانید آنرا با ایمان یعنی با شناخت اعمال و طرز کار ضمیر آگاه
 و ضمیر نهان به دست آورید. ایمان از شناخت ناشی می شود.

۹ ایمان کور بدان معنا است که می توان به علاج درد پرداخت
 بدون آنکه شناخت علمی و درستی از قدرتها و نیروهای مربوطه داشت.

. ۱- همیشه برای عزیزان خود دعا کنید. روح را آرام سازید و برای کسانی که دوستشان دارید آرزوی سلامتی و شادی و نشاط کنید.